
Evelyn Annuß
Dirty Dragging 



Evelyn Annuß, Professorin für Gender Studies, leitet das International Research 
Center Gender and Performativity (ICGP) an der Universität für Musik und dar-
stellende Kunst Wien. Sie arbeitet an der Schnittstelle von Ästhetik, Performa-
tivitätstheorien und der Kritik der Politik. Als Kultur-, Theater- und Literatur
wissenschaftlerin beschäftigt sie sich u. a. mit politischen Spektakeln, ihrer 
Historizität und Medialität, im Kontext von NS, Kolonialrassismen und (Re-)
Faschisierung. Zeitgleich erscheint bei mdwPress auch der mit Raz Weiner 
herausgegebene Band Facing Drag. Gender Bending and Racialized Masking in 
Performing Arts and Popular Culture.

Dirty Dragging geht aus Recherchen im südlichen Afrika, den USA und den Alpen 
hervor und ist im Rahmen des DFG-Heisenberg-Projekts Grenzziehungen und 
performative Transpositionen (FU Berlin) entstanden.



Evelyn Annuß

Dirty Dragging 
Performative Transpositionen



Erschienen 2025 bei mdwPress, Wien und Bielefeld  
© Evelyn Annuß

transcript Verlag | Hermannstraße 26 | D-33602 Bielefeld | 
live@transcript-verlag.de

Die automatisierte Analyse des Werkes, um daraus Informationen insbesondere über Mus-
ter, Trends und Korrelationen gemäß § 44b UrhG (Text und Data Mining) zu gewinnen, ist 
ohne schriftliche Zustimmung der Rechteinhaber*innen untersagt.

Umschlaggestaltung: Oliver Brentzel in Zusammenarbeit mit Evelyn Annuß
Umschlagabbildung: Oliver Brentzel in Zusammenarbeit mit Evelyn Annuß
Lektorat: Franziska Weber
Bildbearbeitung: Claudia von Funcke
Satz: Auer Grafik Buch Web, Wien
Druckerei: Druckhaus Bechstein GmbH, Wetzlar
https://doi.org/10.14361/9783839474747
Print-ISBN: 978-3-8376-7474-3 
PDF-ISBN: 978-3-8394-7474-7 
ePUB-ISBN: 978-3-7328-0013-1

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
https://dnb.dnb.de/ abrufbar.

Dieses Werk ist unter der Creative-Commons-Lizenz BY 4.0 lizenziert. Für die ausformu-
lierten Lizenzbedingungen besuchen Sie bitte die URL https://creativecommons.org/
licenses/by/4.0/. 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z. B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Veröffentlicht mit Unterstützung aus den Mitteln der Open-Access-Förderung 
der mdw — Universität für Musik und darstellende Kunst Wien.



6 Evelyn Annuß: Dirty Dragging



Evelyn Annuß has written a definitive, detailed, multi-sited, transnational his-
tory of drag. This book offers a sinuous history of performance, race, collective-
world-making and unmaking and it uses various national archives to resist any 
simple equation between drag and subversion. Spectacles of cross-dressing and 
black-face, she shows, intertwine across several racial regimes confounding the 
usual separation of these practices and demanding a careful investigation into 
when and how racial and gender crossing and passing are deployed within toxic 
nationalism and when and how they become a repudiation of purity and a queer 
and radical embrace of the inauthentic, the barbaric and the other. Dirty Drag-
ging offers startlingly new readings of drag performance and is an instant classic!

Jack Halberstam, Columbia University New York City
Wild Things (2020), Female Masculinity (2019), und The Drag King Book (1999)

Dirty Dragging ist ein Must Read: eine sehr produktive und politisch wichtige 
Intervention in die Queer und Gender Studies, die Kultur- und Theaterwis-
senschaften und vor allem auch in die Performance Studies. Dirty Dragging 
hat das Potenzial, diese Disziplinen exemplarisch zu prägen, weil es nicht nur 
binäre, dualistische Perspektiven aufbricht. Mit dem Blick auf Kreolisierungs-
prozesse können Drag, Geschlecht, Rassifizierung und Klasse in neuer Weise 
zusammenhängend verstanden werden.

Isabell Lorey, KHM Köln
Democracy in the Political Present: A Queer-Feminist Theory (2022), 

Die ­Regierung des Prekären (2020) und Immer Ärger mit dem Subjekt (2017)

Evelyn Annuß thinks across history, geography, and forms of political practice 
to offer a capacious conception of dragging. The non-linear weft of this work 
complicates notions of genealogy, origins, and indigeneity.

Zimitri Erasmus, Wits University Johannesburg
Race Otherwise (2017)



8 Evelyn Annuß: Dirty Dragging



… in Erinnerung an  
Oshosheni Hiveluah (1981—2019)



10 Evelyn Annuß: Dirty Dragging



Inhalt

Dank �  13

Einleitung �  19

I. Apartheid �  35

Queering �  35

Ver-Sammeln (Kewpie) �  41

Kreolisieren  �  50

Karnevalisieren (Guys, Klopse, Atjas) �  58

Dirty Facing (Jim Crow, Zip Coons) �  63

Blackface, Moffies �  73

Reenacten �  78

II. NS  �  85

Entbarbarisieren �  85

Braun �  87

Dekreolisieren (Baker, Krenek) �  99

Oddkinships I (Benjamin, Kafka) �  109

Exotisieren (Revue) �  117

Indigenisieren �  126

Thing (Euringer, Heynicke) �  127

Volkskunde (Wolfram, Perchten) �  135



12 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

III. Jim Crow �  155

Vexieren  �  155

Terrorisieren (Ku Klux Klan) �  160

Kontrollieren (Comus) �  169

Komplizieren (Tramps) �  181

Second Lining �  186

Bilderstürmen (Zulu) �  186

Oddkinships II (Krewe du Jieux, Krewe of Julu) �  202

Anders Indigenisieren (Black Indians) �  205

Performing Otherwise (Baby Dolls) �  227

Postscriptum �  243

Anhang �  245

Archive �  245

Literatur �  247

Filme �  297

Abbildungen �  298

Register �  302

Über mdwPress �  319



Dank

»We were queer way before gay liberation was invented.« So Mogamat Kafunta 
Benjamin anlässlich einer kleinen, inzwischen breit rezipierten Ausstellung 
2019 in Cape Town. Wie viele andere, die an Dirty Dragging beteiligt waren, 
erlebt Mogamat diese Publikation nicht mehr. Heute fühlt sich unsere Begeg-
nung an wie aus einer anderen Welt. Wir hatten uns bei seiner Führung durch 
das District Six Museum kennengelernt, als ich dort zum Karneval und der Glo-
balgeschichte von Blackface recherchieren wollte. Von dort aus hat er mich 
nach nebenan zu Kewpie: Daughter of District Six geschleppt und mir jene 
Drag-Fotos gezeigt, mit denen dieses völlig anders geplante Buch nun fünf 
Jahre später in einer veränderten weltpolitischen Situation beginnt. Mogamats 
Absage an queere Fortschrittserzählungen aus dem Globalen Norden warf mei-
nen bisherigen Ansatz nachhaltig über den Haufen. Von da an entwickelte sich 
meine Arbeit dank Mogamat in eine andere Richtung und rückte damit viel-
leicht näher an die Fragen, die uns heute beschäftigen — Fragen nach dem 
Bezugnehmen, trotz alledem. 

Texte entstehen über Umwege, nehmen unvorhersehbare Wendungen — 
oft durch zufällige Begegnungen, die quer zur eigenen Perspektive liegende 
Blickwinkel ermöglichen, das Forschungsdesign durcheinanderbringen und 
das Arbeiten entsprechend zu einer kollektiven Angelegenheit machen. An 
Dirty Dragging haben in diesem Sinn sehr viele Leute aus ganz unterschied-
lichen Kontexten in verschiedenen Stadien der Recherche, des Textes auf 
verschiedenste Weise mitgeschrieben — lesend, diskutierend, Infrastruktur 
ermöglichend, Kontakte herstellend, Impulse gebend, Gedankensprünge pro-
vozierend … 

Dank an alle für den Luxus, über Grenzen und Differenzen hinweg gemein-
sam mit mir über dieses Projekt nachzudenken: Chris Standfest, Kai van Eikels, 
Adam Czirak, Wolfgang Struck, Sebastian Kirsch, Bettine Menke, Ulrike Haß, 
Zimitri Erasmus, Stephan Geene, Bafta Sarbo, Nitzan Lebovic, Kathrin Peters, 
Susanne Lettow, Isabell Lorey, Gerhild Steinbuch, Isabel Kranz, Bernhard Jen-
sen und viele andere; ebenso an die Teilnehmenden meines mdw-Colloquiums, 
das für mich zu einer der schönsten Univeranstaltungen der letzten Jahre zählt: 
Isabel Frey, Caroline Heider, Kyra Krauss, Constantin Luger, Ginan Seidl, Cla-
rissa Thieme, Arne Vogelgesang, Abby Wagner, Sophie Zehetmayer und an alle 



14 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

anderen, die immer mal wieder dazugestoßen sind; außerdem an die Studie-
renden diverser Seminare zum Thema an meiner Home Base, der Universität 
für Musik und darstellende Kunst Wien (mdw) sowie an der University of Cape 
Town, der FU Berlin, der LMU München und der Ruhr-Universität Bochum. 
Danke auch an das Team des gerade an der mdw gegründeten International 
Research Center Gender and Performativity (ICGP), an Philipp Hohmann, Thari 
Jungen, Marina Rauchenbacher, Kyra Schmied und Raz Weiner sowie an das 
frühere IKM-Gender-Team Mariama Diagne, Susanna Hufsky, Silke Felber und 
Julia Ostwald. 

Viele Kolleg:innen, etwa Aurélie Godet, Zimitri Erasmus, Kim Vaz-Deville, 
Nadia David, Mark Fleishman, Susann Lewerenz, Qondiswa James, Jack Lewis, 
Heike Becker und Denis-Constant Martin, haben ihre Forschungen und ihr Mate-
rial mit mir geteilt. Darüber hinaus ist mein Nachdenken von drei ganz unter-
schiedlichen universitären Zusammenhängen, gewissermaßen von drei akade-
mischen ›Müttern‹ geprägt — in alphabetischer Reihenfolge: von der theaterwis-
senschaftlichen Chorforschung um Ulrike Haß an der Ruhr-Universität Bochum, 
von den damals historisch orientierten Gender Studies am Zentrum für Interdis-
ziplinäre Frauen- und Geschlechterforschung der TU Berlin um Karin Hausen 
und vom literaturwissenschaftlichen, an Fragen des Auftretens interessierten 
Forschungscolloquium der Universität Erfurt um Bettine Menke, das inzwischen 
Wolfgang Struck, Dietmar Schmidt und viele andere Kolleg:innen fortführen. 

Der Horizont des Buchs ist bestimmt von allen möglichen Diskussions-
kontexten: zuletzt etwa vom Austausch am Centre for Dance, Theatre and Per-
formance Studies der University of Cape Town und am Magnet Theatre (u. a. 
mit Mark Fleishman, Jacki Job, Mwenya Kabwe, Mbongeni Mtshali, Gerard M. 
Samuel); von der Facing Drag-Reihe mit nora chipaumire, Diedrich Diederich-
sen, Zimitri Erasmus, Elaine Frantz, Stephan Geene, Aurélie Godet, Karin Har-
rasser, Nanna Heidenreich, Katrin Köppert, Eric Lott, Fatima Naqvi, Mamela 
Nyamza, Jay Pather, meLê yamomo und Raz Weiner (einige Beiträge erscheinen 
nun zeitgleich in dem mit Raz Weiner herausgegebenen Facing Drag-Sammel-
band); von unserer universitätsübergreifenden Ringvorlesung Facing the Au
thoritarian Drift (gemeinsam organisiert u. a. mit Sofia Bempeza, Nanna Hei-
denreich, Isabel Frey, Katrin Köppert, Isabell Lorey, Kathrin Peters, Johanna 
Schaffer) und der mdw-Veranstaltungsreihe Populismus kritisieren (u. a. mit 
Therese Kaufmann, Susanne Lettow, Ralf von Appen und vielen mehr). Maß-
geblich waren auch die Diskussionen am International Research Center Inter-
weaving Performance Cultures der FU Berlin um Erika Fischer-Lichte, Matthias 
Warstat und Gabriele Brandstetter (Dank nicht zuletzt an meinen Office Buddy 
James Harding) sowie der FU-Theaterwissenschaft (Dank an Doris Kolesch), 
der LMU-Theaterwissenschaft und Christopher Balmes Global Theatre Histo-
ries-Forschungsnetzwerk.



15Dank

Dank außerdem an die Recherchemöglichkeiten an der Tulane University 
in New Orleans (Elio Brancaforte) und der Rutgers University (Fatima Naqvi), an 
die Senses of the South-Konferenz von Alexandra Hui (Mississippi State Univer-
sity), die Konferenz De L‘esclavage aux Black Indians im Rahmen der von Steve 
Bourget in Zusammenarbeit mit Kim Vaz-Deville kuratierten Pariser Black 
Indian-Ausstellung und die von Franz Thalmair und Karin Harrasser organi-
sierte MUMOK-Tagung mixed up with others before we even begin, an das von 
Julia Prager ins Leben gerufene DFG-Netzwerk Versammeln sowie an alle mög-
lichen anderen Forschungszusammenhänge wie etwa die von Jenny Schrödl 
und Rosemarie Brucher organisierte AG Theater und Geschlecht und unsere 
Arbeitsgruppe Interdependenzen.

Dirty Dragging ist nicht nur eine akademische Angelegenheit in a room of 
one‘s own. In das Buch sind vor allem auch Feldforschungen in Cape Town, in 
New Orleans, in Bad Gastein und an anderen Orten eingegangen: Oshosheni 
Hiveluah und Adam Czirak waren in Cape Town dabei, Malik Iasis in New 
Orleans und Wolfgang Struck in Gastein; Friends and Family, zum Beispiel 
meine Eltern Hanne und Bert Annuß, jeweils am Telefon. 

In Cape Town hat es vor allem Melvyn Matthews ermöglicht, dass ich 
monatelang am Karneval im Athlone Stadium teilnehmen konnte. Melvyn hat 
sowohl den Kontakt zu Kolleg:innen wie Denis-Constant Martin vermittelt 
als auch zu den am Karneval Beteiligten selbst, zu den Atjas, allen möglichen 
Klopse (Clubs), zu Nigel Scheepers und vielen anderen. Kenny Misroll und Mus-
tafa Angel McCooper wiederum haben ihre Video- und Fotosammlung mit mir 
geteilt. Danke zudem an Linda Chernis vom GALA Archive von der University 
of Witwatersrand in Johannesburg sowie an die Archivar:innen des District Six 
Museum (u. a. Tina Smith, Chris Julie), der Iziko Social History Collection Archi-
ves (u. a. Esther Esmyol, Fatima February, Shanaaz Galant, Baheya Hardy, Lai-
lah Hisham), der National Library of South Africa (u. a. Melanie Geustyn, Najwa 
Hendrickse, Clive Kirkwood) und der Western Cape Archives in Cape Town und 
Mossel Bay (u. a. Erika LeRoux sowie Erna Marx). 

Danke ebenso an die Leute aus dem Mardi Gras-Umfeld von New Orleans, 
die mich aufgenommen und weitergereicht haben — an L. J. Goldstein und 
Antonio Garza, an die Baby Dolls, etwa an Cinnamon Brazil Black, zugleich Big 
Queen der Fi Yi Yi Black Indians, an Sylvester Francis vom Backstreet Cultural 
Museum und Ronald Lewis vom House of Dance and Feathers, an Luqman 
Kevin Bush und Kevin Goodman — Big Chiefs der Flaming Arrows, die mich zu 
den Practices der Monogram Hunters um die Big Chiefs Pie Tyrone und Jeremy 
und Big Queen Denise Stevenson geschickt haben, an Nicole vom First and 
Last Stop und an Darryl Montana — Big Chief der Yellow Pocahontas, der mir 
seine Stickarbeit an spektakulären Indian Suits gezeigt und mich ins Le Pavillon 
Hotel zu den Stuckarbeiten seines Vaters Tootie mitgenommen hat, an Regine 



16 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

und Randy Richter-McClain für ihr unerschöpfliches local knowledge und an 
die vielen Kolleg:innen wie etwa Rebecca Snedeker, Thomas Sakakeeny und 
Jonathan Morton. Dank auch an die Archivar:innen der Tulane University, vor 
allem der Carnival Collection, des Hogan Jazz Archive (Lynn Abbott) und des 
Amistad Research Center, an The Historical New Orleans Collection (Heather 
Green), an das Presbytère (Wayne Phillips) und das Louisiana State Museum, 
das Archiv der Public Library von New Orleans sowie an das Schomburg Center 
for Research in Black Culture und die Lincoln Center for the Performing Arts 
Archives in New York und zudem an Errol Laborde.

Peter Bassetti von der Bassetti Pass und Christel Sendlhofer wiederum 
haben es mir ermöglicht, an alpinen Perchten- und Krampuszügen sowie an 
Hausbesuchen im österreichischen Pongau teilzunehmen. Danke an die Perch-
ten von Bad Gastein für ihre Gastfreundlichkeit, an die Leute vom Gasteiner 
Perchten- und vom Heimatmuseum sowie an Michael Greger vom Salzburger 
Landesinstitut für Volkskunde und an Elisabeth Egger vom Wiener Volkskun-
demuseum. Zudem möchte ich mich bei Peter Jammerthal von den Theaterhis-
torischen Sammlungen des Instituts für Theaterwissenschaft an der FU Ber-
lin bedanken, ohne den ich nicht auf Traugott Müllers Material zu Ki sua heli 
gestoßen wäre. Ebenso an Peter Marx, Hedwig Müller und Nora Probst für ihre 
Unterstützung bei der Thingspiel-Recherche in der Theaterwissenschaftlichen 
Sammlung Schloss Wahn der Universität Köln. 

Für Recherchen und Korrekturen herzlichen Dank vor allem an Kyra 
Schmied sowie an Susanna Hufsky, Paula Alamillo, Matti Renner-Motz, Ste-
phanie Amarell, Dagmar Troestler, Benedikt Arnold, Karo Spöring und Simon 
Dornseifer. Dirty Dragging konnte zudem nur mithilfe der infrastrukturel-
len Unterstützung vieler IKM-Kolleg:innen an der mdw in Publikation gehen. 
Danke auch und gerade an Dagmar Abfalter, an Anita Hirschmann-Götterer, 
Slavomira Martiskova und Sarah Lang. Ebenso herzlichen Dank an das Team 
von mdwPress — vor allem an Max Bergmann für die so professionelle Beglei-
tung des Buchs, an Kathrin Heinrich sowie an die mdw-Forschungsförderung: 
an Therese Kaufmann, die dieses Projekt maßgeblich unterstützt hat, und an 
Vitali Bodnar. Das umsichtige Lektorat haben Franziska Weber für die deutsch-
sprachige, Michael Thomas Taylor für die englischsprachige Fassung über-
nommen, die für diesen Band so wichtige Bildbearbeitung Claudia von Fun-
cke und Thari Jungen, die Covergestaltung Oliver Brentzel, den Satz Elisabeth 
Scheit. Aurélie Godet, L. J. Goldstein, Ryan Hodgson Rigsbee, Melvyn Matthews, 
Kenny Misroll und Elianira Riveros Piro haben zudem ihre Fotografien für die-
ses Buch zur Verfügung gestellt. Bei ihnen allen möchte ich mich gern bedan-
ken — ebenso bei den vielen anderen Leuten, die zum Entstehen dieses Buchs 
auf verschiedenste Weise beigetragen haben. Gefördert wurde Dirty Dragging 
durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft im Rahmen meines Heisenberg-



17Dank

Projekts Grenzziehungen und performative Transpositionen an der FU Berlin 
(Dank auch für die infrastrukturelle Unterstützung durch Dorith Budich und 
viele andere) und nicht zuletzt durch die mdw (Danke auch an Ulrike Sych und 
Gerda Müller, die diese Arbeit vonseiten des Rektorats auch im gegenwärtigen 
Klimawechsel unterstützt haben). 



18 Evelyn Annuß: Dirty Dragging



Einleitung

If we take to heart the fact that we make places, things, and selves, but not 
under conditions of our own choosing, then it is easier to take the risk of con-

ceiving change as something both short of and longer than a single cataclys-
mic event. Indeed, the chronicles of revolutions all show how persistent small 

changes, and altogether unexpected consolidations, added up to enough weight, 
over time and space, to cause a break with the old order.

Ruth Wilson Gilmore1

»Drag« habe keine eindeutig verortbare Herkunft, heißt es oft.2 Die soge-
nannte Küchenetymologie von Gender Bending hingegen verweist aufs vor-
bürgerliche europäische Theater — darauf, wie junge Schauspieler in Frauen-
rollen die Schleppen ihrer Kostüme hinter sich herziehen.3 Dragging ist also 
bestimmt von Widerstrebendem: vom Verweis auf volatile Bedeutungszusam-
menhänge und auf einen physischen Pullback — auf Geflügeltes und Gravita-
tionales gewissermaßen. In Dirty Dragging geht es um bewegte Körper, denen 
etwas anhaftet, ohne dass sich die Genealogie des Mitgeschleppten eindeu-
tig bestimmen ließe. Mein Titel ist fortgesetzte Metapher unvorhersehbaren, 
nomadischen Mitschleppens und erweitert das herkömmliche Begriffsver-
ständnis von Drag als »exaggerated gender display«.4 Im Gegensatz zum elisa-
bethanischen Stage-Dragging werde ich hier alle möglichen minderen, trans-
gressiven, in Kontexten politischer Gewalt situierten Auftrittsformen unter-
suchen. Ich möchte erkunden, was sich auf letztlich unkontrollierbare, wider-
sprüchliche Weise beim Mitschleppen solcher Kontexte verfangen kann, um in 
veränderter, mit anderem verflochtener Form anderswo wieder aufzutauchen. 

1	 Gilmore, Golden Gulag, 2007: 242.
2	 Vgl. Baroni, Drag, 2012: 191. Zur Etymologie von Drag vgl. auch McGlotten, Dragging, 

2021: 7-8; Senelick, Changing Room, 2000: 279. Zur neuerlichen Konjunktur der Drag-
Forschung vgl. Heller, Queering Drag, 2020; Khubchandani, Decolonize Drag, 2023; 
Schrödl/Striewski, Drag, 2025 sowie — in Verbindung mit Dirty Dragging — Annuß/
Weiner, Facing Drag, 2025.

3	 Zur Etymologie des Hörensagens vgl. Förstermann, Volksetymologie, 1852.
4	 So Lorber, Preface, 2004: xv. 



20 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Dirty bezeichnet dabei weniger das Dargestellte als letztlich ›dreckige‹ Formen 
der Darstellung, die das Verständnis von einer konturierten, abgeschlossenen 
Figur unterlaufen und dadurch die Frage nach dem kollektiven Auftreten ins 
Spiel bringen.5 

Vor dem Hintergrund aktueller gesellschaftlicher Entwicklungen möchte 
ich entsprechend die master trope der performativitätstheoretischen 
Geschlechterforschung reformulieren, die Auseinandersetzung mit Drag in 
andere Kontexte übersetzen und das widersprüchliche Spiel mit referenziel-
lem Exzess auch auf seine destruktive Seite hin ausloten. Gerade die Trans Stu-
dies haben Drag in den letzten Jahren kritisch reperspektiviert, auf veränderte 
biopolitische Subjektivierungsbedingungen verwiesen und den Akzent vom 
Undoing aufs Verflüssigen, Liquidieren, überkommener Klassifikationen — auf 
»politics of transitivity«6 — verschoben. Daran knüpft Dirty Dragging an. Weil 
das Transgressive nicht ausschließlich als Queering — als »subversive repeti-
tion within signifying practices of gender«7 — gelesen werden kann, beschäf-
tige ich mich aus global- beziehungsweise aus verflechtungsgeschichtlicher 
Perspektive8 mit konträren Mobilisierungen des Performativen. Dirty Dragging 
reagiert durch entsprechende Quellenlektüren hindurch auf Katastrophen der 

5	 Siehe Vorüberlegungen in Annuß, Dirty, 2022; Alienating, 2023. Zum performativen 
Verflechten vgl., anders akzentuiert, auch Fischer-Lichte et al., Interweaving Perfor-
mance Cultures, 2014.

6	 Zum Transbegriff als »fleshly insistence of transitivity« siehe Halberstam, Trans*, 
2018: 136. Vgl. zur Ablösung von Drag durch pharmakologisches Transing Preciado, 
Testo Junkie, 2013, »The Drag King Plan of Action«: 364-380; siehe auch Letter, 
2018; Apartment, 2020; Learning, 2020. Zur Trans-Kritik an der binären Rahmung 
von Drag-Konzepten vgl. aus unterschiedlichen Perspektiven Heller, Queering Drag, 
2020; Stokoe, Reframing Drag, 2020; zur Kritik der Kritik Stryker, (De)Subjugated 
Knowledges, 2006. 

7	 Butler, Gender Trouble, 1990: 146 — auf Esther Newtons Mother Camp. Female Imper-
sonators in America (1979) verweisend; zur zeitgenössischen materialistischen Kri-
tik vgl. Annuß, Umbruch, 1996/The Butler-Boom, 1998. Butler selbst revidiert ihre 
Perspektive im Vorwort von 1999: xxiii; siehe auch Bodies That Still Matter, 2021: 191. 
Zum queeren Gestus von Drag vgl. Heller, Queering Drag, 2020: 33; als »collapsing of 
a border-line« vgl. Weiner, Out of Line, 2019: 52. Zur vorbürgerlichen Etymologie von 
»queer« vgl. Oxford English Dictionary, 2014; zur korrespondierenden Umschrei-
bung transversaler Perspektiven Muñoz, Disidentifications, 1999: 31; Lorey, Demo-
kratie, 2021. Zur US-aktivistischen Begriffsgeschichte in den 1990er-Jahren und 
deren internationaler Ausstrahlung vgl. Bala/Tellis, Global Trajectories, 2015; globale 
queertheoretische Perspektiven zusammenfassend: Laufenberg, Queere Theorien, 
2022: 209-242; zur Kritik Hoad, Mythology, 2015. 

8	 Vgl. Conrad, Globalgeschichte, 2013/What Is Global History?, 2016; Osterhammel, 
Verwandlung der Welt, 2020.



21Einleitung

Gegenwart und ihre Begleiterscheinungen: die autoritär-›broligarchische‹ 
Wende postdemokratischer, ressentimentaler Politikformen, die sich wahl-
weise vor allem gegen ›Genderismus‹ oder globalisierte Migration von unten 
richten, die Zerstörung regulierender Infrastrukturen durch die wirtschaftsli-
bertäre Rechte und die Entstehung neuer Kriegsregime, die die globale Faschi-
sierung des von Naomi Klein so genannten »predatory disaster capitalism«9 
ankündigen. Begleitet nun wird die neuerliche Konjunktur identitärer Tren-
nungen von karnevalesken Politikdarstellungen innerhalb der heutigen media-
len Aufmerksamkeitsökonomien.10 Gerade diese Instrumentalisierung trans-
gressiver Darstellungen von rechts fordert dazu heraus, auch die historische 
Perspektive zu erweitern. 

Exemplarisch zeigt sich das an geschichtlichen Ausformungen von ›racial
ized Drag‹.11 Sowohl im Kontext der modernen Geschichte von physiognomi-
schem Rassismus und kolonialer Überausbeutung als auch von unterschied-
lichen Rezeptionen der frühen globalisierten, visuell geprägten Massenkul-
tur verortet, macht etwa Blackface als »racial impersonation«12 die grotesk-
clowneske Entstellung der schwarzen Gesichtsmaske zum Zeichen von Exzess 
und wird entsprechend politisch besetzt. Ist Drag bislang vor allem mit quee-
rem, subversivem Gender Bending assoziiert, geht es hier also zugleich um 
invektive Auftrittsformen. Auf der Straße, im Karneval, in der Propaganda, 
auf der Bühne oder in der Wissenschaft und wiederum ›out of doors‹ unter-
sucht Dirty Dragging die Ambivalenz mimetischer »Messiness«13 in historischen 
Gewaltzusammenhängen, um auch jene Auftrittsformen genauer bestimmen 

9	 Klein, The Shock Doctrine, 2007. ›Anti-Genderismus‹ und autoritäre Wende des Neo-
liberalismus rejustieren möglicherweise auch bisherige Kritiken an Homonationalis-
mus und Pinkwashing (Farris, In the Name, 2017; Puar, Terrorist Assemblages, 2007); 
vgl. hierzu Raz Weiners aktuelles Forschungsprojekt The Pink Wash-Out (mdw) sowie 
On Arab Masquerades and Necropolitics, 2025. Siehe zum gegenwärtigen Backlash 
und seiner Karnevalisierung bereits Annuß, Affekt und Gefolgschaft, 2023; Populis-
mus und Kritik, 2024; Notes on Facing Drag, 2025. Zur aktuellen Reperspektivierung 
von Faschismus vgl. Toscano, Late Fascism, 2023.

10	 Zum Karnevalesken als Transgressionspraxis, die die zeitliche Begrenzung des Kar-
nevals überschreitet, vgl. Godet, Behind the Masks, 2020: 3. Vgl. auch Nyong’os 
Unterscheidung zwischen Karneval und dem kommodifiziert Karnevaleskem der 
Minstrel Shows (Amalgamation Waltz, 2009: 108).

11	 Vgl. Lott, Blackface from Time to Time, 2025; anknüpfend an Sieg, Ethnic Drag, 2009. 
Als »›racial cross-dressing‹« bezeichnet auch Chude-Sokei Blackface in The Last 
»Darky«, 2006: 38. Die Figur sei »metonymic, not metaphoric, (…) a doppelganger, 
but one which haunted whiteness, not blackness.« (33) Zur frühen Verknüpfung von 
Drag und Blackface vgl. Johnson, Gender Trumps Race?, 2009.

12	 Gubar, Racechanges, 1997: 56.
13	 Balke, Mimesis zur Einführung, 2018: 16.



22 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

zu können, die trotz allem das Potenzial haben, widerständige Affekte gegen 
Politiken des Teilens und Herrschens zu triggern.

An der Südspitze Afrikas, in der Mitte Europas und im Süden der USA situ-
iert, erinnern die einzelnen Kapitel daran, wie Leute mit kreolisierten perfor-
mativen Kulturtechniken Trennungspolitiken auf der Straße widerstreiten, 
wie der Faschismus queeres wie kreolisiertes Dragging zu bannen sucht und 
wie schließlich karnevaleske Erscheinungsformen von fraternalen Vigilantes, 
neuen patriarchalen Eliten, aber eben auch von unten immer wieder anders 
mobilisierbar sind. Dirty Dragging konstelliert also gegensätzliche Auftrittsfor-
men, die sich als mimetisches Mitschleppen sozialer Verflechtungen beschrei-
ben lassen. Dabei wird transgressives In-Erscheinung-Treten sowohl zum 
Instrument kollektiven Widerstreits und der Selbstbehauptung als auch des 
Othering, der Abwertung, des Terrors oder der Machtdemonstration. Anhand 
der inszenierten Alltagsfotografie einer Drag Queen zu Zeiten der Forced 
Removals während der südafrikanischen Apartheid und anhand des Karnevals 
von Cape Town, im Bezug auf eine Studioaufnahme von Eva Braun im Männer-
anzug, mit geschwärztem Gesicht, mit Blick auf alpine Perchtenzügen, Terror-
spektakel des frühen Ku Klux Klan und den Mardi Gras von New Orleans wird 
es in Dirty Dragging um das Spektrum transgressiver Mimesis gehen: von exis-
tenziellen Drag-Szenen bis zum karnevalesken Maskengebrauch. An wider-
sprüchlichen Ausformungen von Drag im erweiterten Sinn möchte ich zeigen, 
wie Auftrittsformen komplizitär oder hegemonial besetzt und dennoch kollek-
tiv immer wieder neu von jenen mobilisiert werden können, die sich ›so‹ nicht 
regieren lassen wollen.14 

Was also bedeutet die Verknüpfung von Drag und Blackface im Karne-
val der Subalternen zu Zeiten der Apartheid?15 Wie wiederum wird diese Ver-
knüpfung im NS antisemitisch aufgeladen? Wie kann der Südstaatenkarneval 
in den USA zugleich zum Regierungsinstrument und zum queeren Refugium 
werden? Und wie verhalten sich karnevaleske Artikulationen von Kolonialis-
men und Rassismen zu einem queeren Verständnis von Drag? Anhand ausge-
wählter Quellenlektüren gehe ich unterschiedlichen (post-)kolonialen Kontex-
ten nach, deren Regime jeweils scheitern, zusammenbrechen, auf Dauer nicht 
funktionieren und doch fortlebende Gewalt- und Widerstandsformen nach 
sich ziehen. Die etymologische Erzählung von theatralem Dragging auf vor-
bürgerlichen europäischen Bühnen und deren Referenz auf nichtrepräsenta-

14	 Zur Ambivalenz von Drag vgl. bereits die Einleitung von Schacht/Underwood in The 
Drag Queen Anthology, 2004: 1-17. Zur Komplizitätsforschung vgl. Lebovic, Compli-
city and Dissent, 2019.

15	 Zum gendertheoretischen Reflexionspotenzial des Karnevals vgl. Simões De Araújo, 
Carnival, Carnival, 2023: 201.



23Einleitung

tive mimetische Auftrittsformen ruft die Ära kolonialer Expansion bereits ins 
Gedächtnis. Gegenstand von Dirty Dragging sind nun jene Auftrittsformen, die 
als Effekte dieser Expansion gelesen werden können. Untersuchen möchte ich 
verwandte, gleichwohl unterschiedliche politische Kontexte des Teilens und 
Herrschens mit je spezifischen arbiträren Ausgrenzungen und Besonderun-
gen — Kontexte, die zwischenzeitlich als erledigt galten und in historischen 
Studien eher getrennt verhandelt werden, aber in Konstellation gebracht das 
transozeanische Widerspiel zwischen Kreolisierungs- und Entkreolisierungs-
prozessen16 verdeutlichen: Apartheid, NS und Jim Crow-Segregation nach dem 
1865 endenden Bürgerkrieg und der darauffolgenden Abschaffung systemati-
sierter Versklavung in den USA. 

Warum gerade diese Konstellation? Das südafrikanische Apartheidregime 
(1948—1994), das sich zum einen im Rekurs auf nationalsozialistische und US-
amerikanische Exklusionspolitiken, zum anderen auf der Grundlage historisch 
einander überlagernder Kolonialpolitiken gegen Kreolisierungsentwicklungen 
formiert, funktioniert als modernes Social Engineering. Es korrespondiert mit 
zeitgleichen rassistischen Gentrifizierungen andernorts und nimmt als bio-
politisches Modell heutige Formen der Securitization, der Überausbeutung und 
der Zwangsvertreibung vorweg;17 zugleich aber macht schon sein komplexes 

16	 Zum Kreolisierungsdiskurs vgl. Glissant, Introduction, 1996; Poetics of Relation, 
1997, *1990; im südafrikanischen Kontext: Erasmus, Creolization, 2011; im europäi-
schen: Rodríguez/Tate, Creolizing Europe, 2015 (Introduction); Gutiérrez Rodrí-
guez, Archipelago, 2015; Hall, Créolité, 2015; im deutschsprachigen: Müller/Ueck-
mann, Kreolisierung Revisited, 2013; Jour Fixe Initiative Berlin, Kreolische Konstella-
tionen, 2023; siehe auch Stam/Shohat, Race in Translation, 2012: 299; im frankofonen 
Zusammenhang: Vergès, Creolization and Resistance, 2015. Das Verhältnis von Kreo-
lisierung, multidirektionalen Adaptionsprozessen und moderner Gouvernementali-
tät adressieren, den einseitigen Fokus auf das Plantagensystem und entsprechende 
Romantisierungen des Vormodernen in bestehenden Kreolisierungsstudien kritisie-
rend, Crichlow/Northover, Globalization, 2009.
Vgl. auch Samir Amin zum »right to be similar« (Specters of Capitalism, 1998: 42) 
sowie verwandte Überlegungen zur Transkulturalisierung, etwa die Arbeiten von 
Fernando Ortiz, 1995. Zur Ablösung des Ähnlichkeits- durch das Identitätsdenken 
und die Hypostase von Differenzen in der bürgerlich-europäischen Kultur vgl. — 
die kolonialen Implikationen aussparend — auch Foucault, Ordnung der Dinge, 1974 
(*1966), hier: 82. Zur Kritik an postkolonialen Alteritätsbehauptungen und den Fall-
stricken von Umkehrdiskursen vgl. Koschorke, Ähnlichkeit, 2015, in Bhatti/Kimmich, 
Ähnlichkeit; Kimmich, Ins Ungefähre, 2017.

17	 So auch Gilroy mit Blick auf Südafrika: »The appeal of security and the related 
appearance of gated and secured residential spaces are two components of this 
larger change. The proliferation of service work and the reappearance of a caste 
of servile, insecure, and underpaid domestic laborers, carers, cleaners, deliverers, 



24 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Klassifikationssystem Vorstellungen von einem vermeintlich immergleichen 
binären Rassismus hinterfragbar. Das gilt auf andere Weise auch für den NS 
(1933—1945); denn hier verschränkt sich Antisemitismus als Bestimmungsmo-
ment nationalsozialistischer Propaganda und koloniale Exotisierung mit dem 
Angriff auf die frühe, ihrerseits bereits kreolisierte, US-amerikanisch geprägte 
Popkultur und auf deren globale Strahlkraft. Am NS wird also die Verbindung 
von Antisemitismus, Kolonialrassismus und Dekreolisierung lesbar.18 Die segre-
gierten Verhältnisse im Süden der USA nach dem Zusammenbruch des Plan-
tagensystems in den 1860er-Jahren wiederum prägen genau jene Trennungen, 
die heute den Blick auf andere geografische und historische Zusammenhänge 
oft strukturieren, erweisen sich aber bei genauerem Hinsehen als ungleich 
komplizierter. 

Hier setzt dieser Diskussionsvorschlag an und verschiebt die Perspektive. 
Den Entanglements transgressiver Auftrittsformen gehe ich an heterogenen 
Quellen nach, befrage deren jeweiligen Umgebungsbezug und die Metamor-
phosen von anderswo mitgeschleppter körperlicher Repertoires oder Mas-
ken — mithin je spezifische performative Transpositionen.19 Die daraus resul-
tierende Reperspektivierung von Drag lässt sich mit dem kulturwissenschaftli-
chen Shift von der dekonstruktiven, negativen Bezogenheit auf Identitätskate-
gorien in der frühen Queer Theory zur heutigen Beschäftigung mit situiertem 
Umgebungswissen, mit dem Wissen um die politische Bedingtheit des eigenen 
Auftretens, um Vergesellschaftungsfragen und ihre verflechtungsgeschichtli-
chen Bedingungen assoziieren.20 Dabei wird das Spannungsgefüge zwischen 

messengers, attendants, and guards are surely others. The segmentation and casu-
alization of employment, health, and dwelling are the foundations on which these 
aspects of the privatization and destruction of the civic order have come to rest.« 
(Postcolonial Melancholia, 2005: 45) 

18	 Zur deutschen Kolonialgeschichte im früheren Deutsch-Südwest, dem heutigen 
Namibia, und dem soziozidalen Einsatz der Schutztruppe gegen die lokale Bevölke-
rung — Herero, Nama und San, vgl. Zimmerer/Zeller, Völkermord, 2003. Zur daraus 
resultierenden Form einer Art Militär-Dragging der Herero vgl. Henrichsen/Selmici, 
Schwarzkommando, 1995.

19	 Braidotti bestimmt Transposition als »cross-boundary or transversal transfer, in the 
sense of a leap from one code, field or axis into another (…). Central to transpositions 
is the notion of material embodiment (…).« (Transpositions, 2006: 5). Zum Reper-
toire als verkörperter Wissensvermittlung durch »performances, gestures, orality, 
movement, dance, singing — in short, all those acts usually thought of as ephemeral, 
nonreproducible knowledge«, mithin im Unterschied zu den »supposedly enduring 
materials« des Archivs, siehe Taylor, Archive, 2003, hier: 19-20.

20	 Von »Umgebungswissen« spricht Sprenger in Epistemologien des Umgebens, 2019; ich 
beziehe mich hier allerdings mit Sánchez Cedillo (Dieser Krieg, 2023: 15) auf Guattaris 
Bestimmung von drei verflochtenen Ökologien — Umwelt, Soziales/Gesellschaft 



25Einleitung

genealogisch Unverortbarem und dem Verweis auf erschwerte Bewegungsbe-
dingungen, das meine Lesart von Dragging bestimmt, in eine doppelte Pers-
pektive übersetzt. Es geht sowohl um die konkrete Situiertheit öffentlichen In-
Erscheinung-Tretens als auch um die darin aufscheinenden globalen Fluchtli-
nien;21 denn die hier versammelten historischen Erkundungen sind der Frage 
nach den unabsehbaren Möglichkeiten zukünftiger politischer Bezugnahmen 
angesichts des Fortlebens unterschiedlicher Gewaltregime gewidmet. 

Um der Komplexität der genannten Konstellationen gerecht zu werden, 
möchte ich hier zunächst die südafrikanische, ihrerseits Theorieansätze aus 
der Karibik entwendende Kreolisierungsforschung mit queertheoretischen 
Ansätzen verknüpfen; dezidiert praxeologisch orientiert, befragt etwa Zimi-
tri Erasmus mit Sylvia Wynter bestehende Kategorienbildungen in Auseinan-
dersetzung mit Kolonialgeschichte.22 Darin korrespondiert ihr Ansatz auch 
mit Auseinandersetzungen um die Gedankenfigur des Nomadischen.23 Nach 
Schnittstellen kritischer Theorieproduktion fragend, möchte ich daran weiter-
arbeiten, um als disparat wahrgenommene Denkentwürfe im Verlauf des Buchs 
engzuführen. Zugleich an der Geschlechter- als Drag-Forschung fortschrei-
bend, lassen sich so nicht zuletzt die Fluchtlinien zwischen Auseinanderset-
zungen um Kolonial- und Antisemitismuskritik ausloten. 

und Subjektivierung: Die drei Ökologien, 2012. Zur feministischen Auseinanderset-
zung mit der Situiertheit von Wissen vgl. Haraway, Situated Knowledges, 1988. 
Meine Perspektive ist auch bestimmt von der deutschsprachigen Diskussion um 
die Bedingungen des Auftretens sowie um den theatralen Chor als aus der Umge-
bung kommender Begleitfigur mit ihrem Potenzial der Raumspende; vgl. Haß, Kraft-
feld Chor, 2020: 10, 16; Woher kommt der Chor, 2012; Without Beginning or End, 
2023; Kirsch, Chor-Denken, 2020; Menke/Vogel, Flucht, 2018; Vogel/Wild, Auftreten, 
2014; Vogel, Aus dem Grund, 2018; siehe darüber hinaus Matzke et al., Auftritte, 2015; 
van Eikels, Die Kunst des Kollektiven, 2013 sowie die von mir (mit-)herausgegebenen 
Special Issues: Choral Figurations (Germanic Review 98.2, 2023), kollektiv auftreten 
(Forum Modernes Theater 28.1, 2013); Volksfiguren (Maske & Kothurn 2, 2014).
Zu vergesellschaftungstheoretischen Reperspektivierungen des Environmentalen 
vgl. Altvater, Kapital und Anthropozän, 2017; Darian-Smith, Global Burning, 2022; 
Hörl, The Environmentalitarian Situation, 2018; Malm, How to Blow Up a Pipeline, 
2020; Corona, 2022; Moore, Capitalism in the Web of Life, 2015. 

21	 Zur Flucht- als Deterritorialisierungslinie vgl. im Gegensatz zu genealogischen 
Stammbäumen Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 1992: 19; Glissant, Poetics of 
Relation, 1997: 28.

22	 Vgl. Erasmus, Coloured by History, 2001; Contact Theory, 2010; Creolization, 2011; 
Nation, 2015; Race Otherwise, 2017; »Race«, 2018; Who Was Here First?, 2020; Carib-
bean Critical Thought, 2025.

23	 Vgl. Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 1992; anknüpfend Braidotti, Nomadic 
Theory, 2011.



26 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Untergründig läuft in Dirty Dragging dabei die Frage nach der gegenwärti-
gen Relevanz der gewählten Konstellationen mit. Die historischen Schauplatz-
wechsel, so die Hoffnung, können Verfremdungseffekte hinsichtlich des aktuel-
len Gebrauchs von Begriffen und Gedankenfiguren produzieren und in diesem 
Sinn als »Krisenexperimente«24 fungieren. Das zeigt sich etwa am Apartheidbe-
griff. Heute ist Apartheid eine Kategorie des Völkerrechts,25 ein Synonym für ins-
titutionalisierte rassistische Trennung, und wird gerade in Südafrika entspre-
chend auf andere politische Kontexte übertragen. Im deutschsprachigen Dis-
kursraum, in dem ich primär verortet bin, hingegen ist Apartheid ein Trigger-
Begriff aktueller Auseinandersetzungen um Israel-Palästina und die gegen 
internationales Recht verstoßenden territorialpolitischen Verbrechen gegen die 
Menschlichkeit im Nahen Osten. Die Kritik an der Kriegs- und Zwangsvertrei-
bungspolitik in Gaza seit dem Massaker der Hamas vom 7. Oktober 2023 wie-
derum, die die Klage Südafrikas gegen den Staat Israel vor dem Internationalen 
Gerichtshof dezidiert als genozidal einstuft, wird gerade im deutschsprachigen 
Kontext immer wieder als Antisemitismus umdefiniert und dies von rechts inst-
rumentalisiert.26 Zugleich blenden dekoloniale Diskurszusammenhänge die Aus-
einandersetzung mit der hiesigen soziozidalen Geschichte des Antisemitismus, 
der industriellen Vernichtungspolitik der Nazis, und deren Nachleben oft aus. 
Das alles ist nicht Gegenstand dieses Buchs, gehört aber zu seinem diskurspoli-

24	 Siehe Garfinkel, Ethnomethodology, 1967.
25	 »›The crime of apartheid‹ means inhumane acts (…) committed in the context of 

an institutionalized regime of systematic oppression and domination by one racial 
group over any other racial group or groups and committed with the intention of 
maintaining that regime«, so das Rome Statute, Article 7h, des International Criminal 
Court von 2002 (https://legal.un.org/icc/statute/99_corr/cstatute.htm; 11. Sep-
tember 2024). Dem geht bereits eine völkerrechtliche Auseinandersetzung voraus: 
»Als Apartheid wird jede institutionalisierte Form einer Politik der Rassentrennung 
zur Unterdrückung einer Rasse durch eine andere bezeichnet« (Triffterer, Bestands-
aufnahme zum Völkerrecht, 1995: 191). Zur südstaatlichen US-Segregation als spatial 
apartheid vgl. Regis, Second Lines, 1999: 475. Die Aushöhlung des Begriffs durch sol-
che Transpositionen kritisiert demgegenüber Posel, The Apartheid Project, 2011.

26	 Zur rechtlichen Problematik vgl. Genozid in Gaza? Fragen und Antworten zum recht-
lichen Hintergrund und aktuellen Entwicklungen, ein laufend aktualisiertes Papier 
des European Center for Constitutional and Human Rights (https://www.ecchr.eu/
fall/keine-deutschen-waffen-nach-israel/). Siehe auch die juristischen Ausführun-
gen von Wolfgang Kaleck im Rahmen der Bundespressekonferenz vom 29. Novem-
ber 2024 (www.nachdenkseiten.de/?p=125587; 12. September 2024). Zur Frage der 
Instrumentalisierung von Antisemitismusvorwürfen vor allem im deutschsprachigen 
Kontext vgl. Frey, Gegen Antisemitismus und seine Instrumentalisierung (https://
www.jacobin.de/artikel/antisemitismus-instrumentalisierung-nahostkonflikt-
isreal-palastina); Ullrich et al., Was ist Antisemitismus?, 2024. 

https://legal.un.org/icc/statute/99_corr/cstatute.htm
https://www.ecchr.eu/fall/keine-deutschen-waffen-nach-israel/
https://www.ecchr.eu/fall/keine-deutschen-waffen-nach-israel/
http://www.nachdenkseiten.de/?p=125587
https://www.jacobin.de/artikel/antisemitismus-instrumentalisierung-nahostkonflikt-isreal-palastina
https://www.jacobin.de/artikel/antisemitismus-instrumentalisierung-nahostkonflikt-isreal-palastina
https://www.jacobin.de/artikel/antisemitismus-instrumentalisierung-nahostkonflikt-isreal-palastina


27Einleitung

tischen Hintergrund. Denn dessen wachsendes Spaltungspotenzial erschwert 
momentane Versuche, den destruktiven Entwicklungen der Gegenwart kollek-
tiv und international etwas entgegenzusetzen. Insofern motiviert dieser Hinter-
grund die hier vorgenommenen historischen Terrain- und Perspektivwechsel.

Dabei beschäftigt sich Dirty Dragging in Detailanalysen mit Auftrittsformen, 
über die jeweils unterschiedliche Exklusionspolitiken und entsprechende Sub-
jektivierungsformen verhandelt werden.27 Die so konstelliert gestifteten Verbin-
dungen und Bezugnahmen sind nicht einfach autobiografisch lesbar,28 sondern 
einer spezifischen (theorie-)politischen Positionalität geschuldet. Ich versuche, 
Material aus historisch und geografisch unterschiedlich situierten Gewaltkon-
texten zu konfrontieren und zusammenzubringen, um im Blick auf deren Dif-
ferenzen wie Korrespondenzen über die Tragfähigkeit analytischer Kategorie-
bildungen und Herangehensweisen nachzudenken. Zwar sind meine Fragen von 
konkreten Lebens- und Arbeitskontexten geprägt; sie sind also durchaus symp
tomatisch — reflektieren nicht zuletzt spezifisch verortete, freilich auch bio-
grafisch relevante Diskursverschiebungen und -widersprüche in der Kolonial-, 
NS- und Rassismusforschung, die etwa Charlotte Wiedemann in Den Schmerz 
der andern begreifen anspricht.29 Mein Anliegen aber ist nicht bloß Ausdruck 
meiner Situiertheit, sondern dem Versuch geschuldet, angesichts der verstören-
den globalen Faschisierungsentwicklungen über Bande, am historischen Mate-
rial, nicht in den Beschränkungen lokaler Exzeptionalismen steckenzubleiben, 
sondern zwischen jeweils anderswo entwickelten Perspektiven zu vermitteln 
und so potenzielle politische Allianzen ins Gedächtnis zu rufen.30 

*

27	 Zur Differenz zwischen Identität und Subjektivierung siehe Braidotti: »Whereas 
identity is a bounded, ego-indexed habit of fixing and capitalizing on one’s selfhood, 
subjectivity is a socially mediated process of relations and negotiations with mul-
tiple others and with multilayered social structures.« (Nomadic Theory, 2011: 4) Zur 
Selbstregierungskunst als Subjektivierungsform vgl. Foucaults Geschichte der Gou-
vernementalität (2004), zum Neoliberalismus bereits Vorlesung 10 in Band II: Die 
Geburt der Biopolitik, 2004: 331-366; siehe auch Kritik des Regierens, 2010; Die Regie-
rung der Lebenden, 2014; vgl. zudem die Einleitung von Bröckling et al., Gouverne-
mentalität, 2000.

28	 Vgl. de Mans Kritik nachträglicher, Evidenz stiftender Identifizierungen im Prozess 
des Verstehens, die er als autobiografisch bezeichnet (Autobiography, 1979). 

29	 Vgl. Wiedemann, Schmerz, 2022; siehe auch Bruns’ Vorschlag, »to associate different 
forms of racism as closely connected« (Antisemitism, 2022: 47), und Rothberg, Multi-
directional Memory, 2009.

30	 Zur internationalistischen Erweiterung feministisch-materialistischer Kritik (Casale, 
Subjekt, 2014; Fraser, Progressive Neoliberalism, 2016; Klinger, Troubled Times, 2014; 
Lorey, Von den Kämpfen aus, 2011; Roldán Mendívil/Sarbo, Diversität, 2022; Soiland, 



28 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Ausgangspunkt von Dirty Dragging sind Lektüren von Archivbildern, die 
sich während unterschiedlicher Forschungsreisen unter anderem nach Cape 
Town, Gastein und New Orleans angesammelt haben. Insofern ist das trans-
ponierende Mitschleppen sowohl Gegenstand als auch Teil des Forschungs
designs. Die verwendeten Bilder sind visuelle Fundstücke, die bestimmte 
Bewegungsrepertoires in Szene setzen, still stellen und oft mit der Hyper
visibilisierung von Devianzzuschreibungen spielen.31 Nachträglich kuratiert 
und analysiert, wird an ihrer Beschreibung die Differenz zum Gewesenen mar-
kiert. So verdeutlicht die Starrheit und Stummheit dieser Bilder32 sowohl die 
mediale Differenz zwischen Auftreten und Fotografie als auch die Abgründe 
zwischen Material und Lektüre, zwischen unterschiedlichen historischen und 
geografischen Verortungen — aber eben auch die Möglichkeit nachträglicher, 
anders situierter Bezugnahme. Manchmal lässt sich die Herkunftsgeschichte 
des vor allem fotografischen Materials nicht mehr genauer erschließen. Einige 
Bilder zeigen Leute, von denen keine Namen, keine Stimmen archiviert sind. 
Über Repertoire und Situierung provozieren gerade diese Bilder dazu, die 
mitgeschleppten Kontexte und deren Übertragung in die hier gewählte Kon
stellation zu reflektieren, weil sie sich nicht ›autobiografisch‹ erklären lassen. 
Zugleich zeugen sie davon, wie sich ihr Nachleben der Kontrolle durch jene 
Regimes, unter denen sie entstanden sind, auch wieder entzieht.

Anders als die frühere poststrukturalistische Forschung zu den Allegorien 
des Lesens akzentuieren meine physischen Auftrittsformen gewidmeten Bild-
lektüren auch das Begehren, to touch across time, wie es Carolyn Dinshaw mit 
Blick auf historiografisches Arbeiten formuliert.33 Dieses Begehren erfordert 
ein queeres, verschränktes Zeitlichkeitsverständnis, das dem linearen, genea-

Verhältnisse 2012) siehe etwa die breite Rezeption von Gago, Feminist International, 
2020; Gago et al., 8M, 2018.

31	 Dort, wo sie für den Argumentationsgang notwendig sind, werden mithin auch invek-
tive Bilder gezeigt und diskutiert; das impliziert die Gefahr, Besonderungen zu ver-
doppeln; vgl. Axster, Koloniales Spektakel, 2014; Hartman, Scenes of Subjection, 1997: 
3; Schaffer, Ambivalenzen der Sichtbarkeit, 2008. Die ausgewählten Bilder nicht zu 
zeigen aber würde zugleich bedeuten, ihre Gemachtheit nicht offenzulegen, ihnen 
damit eine potenzierte Wirkmacht zuzuschreiben und der Gegenseite das Feld zu 
überlassen. Zum historischen Gepäck des Sammelns und der Archive vgl. Azoulay, 
Potential History, 2019.

32	 Zur ›Stummheit der Fotografie‹ vgl. Krauss, Das Photographische, 1998: 15.
33	 Zur allegorischen Temporalität und den Allegorien des Lesens vgl. de Man, Allegories, 

1982. Über »a desire for bodies to touch across time«, schreibt Dinshaw in Getting 
Medieval, 1999: 3; siehe auch Dinshaw et al., Theorizing Queer Temporalities, 2007: 
178. Mit Blick auf den Tanz als ›schlepping the traces of the past‹ vgl. Foellmer (What 
Remains of the Witness?, 2017).



29Einleitung

logischen Denken eine Vorstellung von Temporal Drag, so unter anderem Eli-
sabeth Freeman, entgegensetzt.34 Die Konstellierung der Schauplätze in Dirty 
Dragging übersetzt das Begehren to touch across auch ins Räumliche, indem es 
von der paradoxalen Gegenwart einer im Bild festgehaltenen Bewegung aus-
geht, auf verkörpertes Repertoire und dessen Relation zur Umgebung hindeu-
tet und nicht zuletzt über das Ensemble der Bilder statt unmittelbarer Nähe — 
etwa zu meiner Positionalität — transozeanische Fluchtlinien skizziert. 

Das Buch operiert weder chronologisch noch unternimmt es den Versuch, 
die Heterogenität des Materials zu glätten, einem Dragging-Narrativ zu unter-
werfen. Vielmehr werden in drei Kapiteln, die die Perspektiven zunehmend 
verschränken, spezifische Situierungen des Auftretens und deren Fluchtli-
nien ausgelotet. Die einzelnen Kapitel sind jeweils in zwei komplementäre, mit 
Verben überschriebene und damit die praxeologische Perspektive unterstrei-
chende Teile gegliedert, die die Ambivalenz von dem, was ich hier als Drag-
ging bezeichne, in mein Schreiben übertragen. Einstieg und Ausklang akzen-
tuieren oft als komplizitär gelesene, ambivalente, unheroische Auftrittsfor-
men. Sie liefern den Ausblick auf die Möglichkeit anderer als der herrschenden 
Verhältnisse — »gesturing toward a scene located elsewhere«, wie es Eliza-
beth Maddock Dillon im Blick auf »people out of doors«35 einer transatlantisch 
nachlebenden kolonialen Welt formuliert. Gerade solche Formen öffentlichen 
Erscheinens ermöglichen es vielleicht in der Tat, den decreolizing trajectories36 
zu begegnen, die auch heute den rechten Diskurs bestimmen.

Dirty Dragging beginnt dort, wo sich unterschiedliche Kolonialgeschich-
ten überlagern, um deren Fortleben im Kontext der Apartheid zu untersuchen. 
Gerade mit Blick auf das südafrikanische Kap nämlich lässt sich das Nachden-
ken über Queering und Kreolisierung verflechten. Im ersten Kapitel geht es 

34	 Vgl. Freeman, Time Binds, 2010; mit unterschiedlichen Akzentuierungen auch 
Boudry/Lorenz, Temporal Drag, 2011; Dinshaw et al., Theorizing Queer Temporali-
ties, 2007; Edelman, No Future, 2004; Ehrentraut, Transtemporal Making Out, 2025; 
Farrier, Playing with Time, 2015; Hacker, Queere Zeitlichkeit, 2018, Muñoz, Crui-
sing Utopia, 2009, sowie, die Korrespondenzen zum benjaminschen Geschichtsver-
ständnis (Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, 1991, I.2: 691-704) betonend: 
Ferguson, Aberrations in Black, 2004; siehe auch Queer of Color Critique, 2015. Die 
Verwandtschaft mit Glissants Vorstellung von karnevalesker Zeitlichkeit zeigt sich in 
Poetics of Relation, 1997: 64; siehe auch Nyong’o, Amalgamation Waltz, 2009: 135-165 
(Carnivalizing Time). Zur »imperial time« als Gegenmodell vgl. McClintock, Imperial 
Leather, 1995: 10.

35	 Dillon, New World Drama, 2014: 50, 13. Zur relationalen Bestimmung des ›Anderswo‹ 
vgl. Plath, Hier und anderswo, 2017: 520.

36	 So Gordon, Creolizing Political Theory, 2014: 195; körperliches Auftreten akzentuie-
rend: 175.



30 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

daher zunächst um das Theoriepotenzial einer Aufnahme, einer getanzten 
Drag-Szene, in der früheren Hafengegend von Cape Town (I. Apartheid). Sie 
ermöglicht es, Dragging als ›mindere‹, in diesem Sinn dreckige mimetische 
Auftrittsform vorzustellen, weil sie den bewegten Körper nicht auf dessen indi-
vidualisierte Repräsentationsfunktion reduziert.37 So macht sie auf das Poten-
zial des Auftretens aufmerksam, sich zum politischen und historischen Kontext 
in Beziehung zu setzen: auf das Potenzial von Dragging als einer performativen 
Praxis, die um die mitgeschleppte Umgebung weiß und sich den trennungs-
politischen Territorialansprüchen durch das Apartheidregime widersetzt. 
Die Szene verweist, wie sich zeigen wird, von Drag im engeren Sinn auch auf 
einen spezifischen, zeitgenössische massenkulturelle Darstellungsformen in 
den Karneval übersetzenden, ›indigenisierenden‹ Gebrauch von Blackface und 
macht diesen im Kontext sich überlagernder Kolonialgeschichten lesbar.38 Ent-
sprechend erweitert dieses Kapitel den Drag-Begriff über dessen geschlech-
terpolitische Dimension hinaus. Dabei arbeitet es wie gesagt mit andernorts 
oft ausgeblendet bleibenden südafrikanischen Beiträgen zur aktuellen Kreoli-
sierungsdebatte; denn diese Beiträge ermöglichen produktive Denkbewegun-
gen, die weiterführen als die ›Anwendung‹ queerer oder dekolonialer Theo-
rien aus dem Globalen Norden auf die früher so genannte Peripherie. So wird 
das Südafrika-Kapitel auch zur Grundlage der folgenden Lektüren, ›kreolisiert‹ 
mithin die Perspektive auf Dragging unter NS und Jim Crow.

Das zweite Kapitel beschäftigt sich mit der Kehrseite der zunächst akzen-
tuierten Auftrittsformen: mit der Abwertung entsprechender Darstellungen im 
Zusammenhang faschistisch-identitärer Differenzproduktion (II. NS). Ich gehe 
Bildern nach, die ›die anderen‹ mittels Entstellung — in Drag, in Blackface — 
fingieren, effeminieren und über antisemitisch aufgeladene Äquivalenzket-
ten des vermeintlich Dreckigen operieren. Dabei versucht dieses Kapitel, die 
Divergenz zwischen dem Angriff auf die zeitgenössisch globalisierte Massen-
kultur durch die Nazis und deren exotisierenden, kolonialrassistischen Spek-
takeln darzulegen. So erst lassen sich die widersprüchlichen Voraussetzungen 
volksgemeinschaftlicher Fiktionen, deren männerbündische Darstellungen 
etwa in propagandistischen Massenspielen und deren volkskundlich fabulierte 
Genealogien genauer bestimmen. Im zweiten Kapitel geht es also um natio-

37	 Vgl. zur ›minderen Mimesis‹ Balke, Ähnlichkeit und Entstellung, 2015; Mimesis, 2018; 
mit Linseisen, Mimesis Expanded, 2022. Zur exzessiven Dimension des Mimetischen 
siehe bereits Benjamin, Über das mimetische Vermögen, 1991, II.1: 210-213; Lehre vom 
Ähnlichen: 204-210. 

38	 Vgl. zum Begriff der Indigenisierung als lokaler Appropriation, auf Sylvia Wynter 
Bezug nehmend, Erasmus, Caribbean Critical Thought, 2025; zur Kritik an Indigeni-
tätsideologien, Who Was Here First?, 2020.



31Einleitung

nalsozialistische Erfindungen von Fremdem und Eigenem unter dem Eindruck 
einer schon kreolisierten Massenkultur.39 Hier zeigen sich die Fallstricke heute 
nachlebender essenzialistischer Behauptungen — der Berufung auf Blutsver-
wandtschaft oder auf die Verwurzelung im Boden; zugleich aber deutet das 
Kapitel auf bislang eher unterbelichtete Allianzpotenziale und korrespondie-
rende Kulturtechniken von Leuten hin, die mit Zwangsmigration konfrontiert 
beziehungsweise als entwurzelt, als herkunftslos markiert sind. 

Das dritte Kapitel verschränkt schließlich die Analyse von terroristischen, 
regierungspolitischen und sich der herrschenden Segregation entziehenden 
Auftrittsformen (III. Jim Crow). Hier wird das Nachdenken über die konträren 
Mobilisierungen des Performativen zusammengeführt, denen die ersten bei-
den Kapitel noch aus gegensätzlichen Blickwinkeln gewidmet sind. Die Bezie-
hung von irregulärer Gewalt, hegemonialer Politik und Karnevaleskem adres-
sierend, geht es nun um gegensätzliche maskierte südstaatliche Meuten in 
Drag und um die transozeanischen Verflechtungen, die ihre Auftrittsformen 
mitschleppen.40 Das Kapitel handelt von marodierenden Vigilantes, den öffent-
lichen Raum spektakulär besetzenden High Societies im Elitenkarneval und 
lose durch die Back Streets tanzenden Leuten im kreolisierten Mardi Gras von 
New Orleans. Als Hafenstadt nämlich verbindet New Orleans nicht nur den US-
Süden mit dem Norden, sondern auch die USA über die Karibik mit dem Kap. 
Durch die Arbeit am Material hindurch fragt das Kapitel sowohl nach globalge-
schichtlichen Bezügen als auch nach der Aktualität der jeweiligen karnevales-
ken Auftrittsformen und nimmt dabei auf die politische Gegenwart und deren 
mediales Gefüge Bezug. Hierzu greife ich schließlich das vorher diskutierte 
Material erneut auf, um es zunehmend zu verflechten, mithin um Dragging in 
seiner Ambivalenz und seiner Potenzialität lesbar zu machen und so bislang 
ausgeblendete diachrone wie synchrone Fluchtlinien ins Spiel zu bringen.

Durch die Geschichte von Terror und Kontrolle hindurch komme ich ent-
sprechend — mit offenem Ausgang, also dezidiert ohne einen zusammenfas-
senden Schluss zu liefern — wiederum bei widerstreitenden Formen des dirty 
Dragging an. Unter den gegebenen Bedingungen rufen sie, wie sich schließ-
lich zeigen wird, trotz allem das Glück anderer Beziehungsweisen41 auf — auch 

39	 Es bringt meine bisher getrennten Arbeiten zu NS und postkolonialen visuellen 
Politiken zusammen; vgl. exemplarisch Annuß, Stagings, 2009; Afterlives, 2011; Für 
immer, 2011; Volksschule, 2019.

40	 »Meute«, aus dem Französischen entlehnt, umschreibt eine bewegte, ungeordnete 
Ansammlung; zur Figur vgl. Canetti, Masse und Macht, 1980: 99; als »Form gemein-
samer Erregung«: 101. Zum Rhizomatischen der Meuten und ihrer Ansteckungskraft 
vgl. auch Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 1992: 332, 491. 

41	 Siehe Adamczak, Beziehungsweise Revolution, 2017. 



32 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

über den lokalen Kontext hinaus. Dieses von Saidiya Hartman in verwandtem 
Zusammenhang so genannte, temporär aufscheinende, hydraartige Performing 
(an) Otherwise setzt den Widerstreit gegen die Verhältnisse immer wieder neu 
in Szene.42 Ein nichtidentitäres, ansteckendes Wissen über inszenierte ›Odd-
kinships‹43 vor Augen führend, schleppt es nichtgenealogische Beziehungswei-
sen mit. So trägt es dazu bei, die Möglichkeit zukünftiger, bislang unvorstellba-
rer, multidirektionaler Bezugnahmen aufeinander erinnerbar zu halten, um die 
Verhältnisse vielleicht irgendwann doch noch zum Tanzen zu bringen.

42	 »Waywardness (…) is the practice of the social otherwise, the insurgent ground that 
enables new possibilities and new vocabularies; it is the lived experience of enclo-
sure and segregation, assembling and huddling together.« (Hartman, Wayward Lives, 
2020: 227-228) Vgl. zur entsprechenden Metaphorik auch Erasmus, Race Otherwise, 
2017. Zur lumpenatlantischen, vielköpfigen Hydra, dem Sternbild der Seefahrenden, 
vgl. Linebaugh/Rediker, Hydra, 2000: 353. 

43	 Zu Oddkinships, irregulären Verwandtschaften, siehe Haraway, Staying, 2016. 





34 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Abb. 1. Kewpie, District Six, bei Invery Place, Cape Town, späte 1960er-Jahre. Kewpie Col-

lection, GALA Queer Archive, Johannesburg, South Africa (AM2886/127).

Abb. 1. Kewpie, District Six, bei Invery Place, Cape Town, späte 1960er-Jahre. Kewpie Collection, GALA Queer 

Archive, Johannesburg, South Africa (AM2886/127).



I. Apartheid

Queering

Das undatierte Schwarz-Weiß-Foto zeigt den Auftritt einer Drag Queen, die 
vor den Trümmern eines zerstörten Hauses tanzt. Vermutlich in den späten 
1960er-Jahren aufgenommen, lässt sich diese queere Straßenszene in zerstör-
ter Gegend als visuelle Flaschenpost44 lesen — als queere, schräge, Antwort auf 
die gezeigte Destruktion im Hintergrund. Die Tanzende ist in einer Mischung 
aus Ballett- und Revuepose von der Seite zu sehen, gekleidet in eine Art Negligé, 
das Gesicht der Kamera zugewandt, den Mund geöffnet wie ein Playmate, viel-
leicht auch, als ob sie etwas ruft. Ihr Gender Bending vermischt unterschied-
liche Bewegungsrepertoires und spielt mit referenziellen Überschüssen.45 Der 
Unterkörper zitiert den klassisch-europäischen akademischen Tanz. Das in die 
Luft gestreckte linke Bein verweist auf ein grand battement, das rechte steht 
auf halber Spitze. Dabei ist die angeführte Bewegung unsauber, dirty, in Szene 
gesetzt. Die Beine sind parallel gehalten; der Oberkörper bricht die Ballett-
pose und der linke Arm hängt locker herab, während der rechte nach oben 
über den Bildrand hinausweist. Der Kopf ist zurückgeworfen, biegt also die 
vertikale Achse in eine andere Richtung um. Gegenstrebig werden gestische, 
bewegungstechnische Repertoires, heterogene Moves performt und in Span-
nung gehalten. Das im Foto eingefrorene Zitat des alteuropäischen Bühnentan-
zes erscheint weder affirmativ noch dekonstruktiv. Lesbar ist dieses gestische 
Dragging als performative Transposition, das verwendete Repertoire rekon-
textualisierend.46 Die Spuren des Zitierten werden hier in anderem Zusammen-
hang, in einer Straßenszene in Drag, recycelt und queer umgebogen. Als ›dirty‹ 
wird dabei weniger das Dargestellte vorgeführt als die Darstellungsform. Von 

44	 Die Unberechenbarkeit globalisierter Wege und die fehlenden Spuren der namenlos 
Verschleppten im Zuge europäisch-kolonialer Expansion akzentuierend, vgl. Struck, 
Flaschenpost, 2022. 

45	 Taylor liest Repertoire als mnemonische Einkörperung (Archive, 2003); im Folgenden 
geht es um agenealogische Einkörperungsformen.

46	 So in anderem Zusammenhang Ruprecht, Gestural Imaginaries, 2019. 



36 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

der ›unsauberen‹, alles mögliche zitierenden Bewegung aus betrachtet, setzt 
das Bild ein Verständnis von Queering in Szene, das über die deviante Dar-
stellung der Figur hinausweist und den Ausblick auf ein umgebungsbezogenes, 
environmentales,47 Auftrittsverständnis ermöglicht. So gelesen, macht das Foto 
auf transversale Fluchtlinien aufmerksam. 

In der Aufnahme treten die herumliegenden Steine geradezu hervor, wäh-
rend Arm und Kopf der Tanzenden angeschnitten sind. Bei der Wahl des Aus-
schnitts geht es offenbar um mehr als die Darstellung des Selbst in Drag: um die 
queere Verhandlung über die Anwesenheit des gezeigten Körpers, als schleppe 
dieser seine Umgebung mit. Dragging ist hier nicht ausschließlich auf das Out-
fit und gestische Repertoire und damit auf die Spannung der geschlechter-
spezifischen Lesbarkeit von Körperbild, Kleidung und Haltung bezogen. Das 
Bild ist vielmehr so inszeniert, dass die Beziehung des tanzenden Körpers zum 
Hintergrund hervorgehoben wird. Rechts im Foto und auch in der Bildmitte 
kommt den Steinen eine Tiefenschärfe zu, die das Gesicht, der Mund, der tan-
zenden Drag Queen nicht hat. Das Bild macht die wechselseitige Bedingtheit 
von Figur und Trümmern zum Gegenstand der Darstellung. Seine Dramaturgie 
ist in diesem Sinn environmental: Auf die Ruinen verweisend, untergräbt das 
Foto zentralperspektivische Blickführungen und lässt nach dem Verhältnis von 
An- und Abwesendem, von Widerstreit gegen die Schwerkraft und gravitati-
vem Zug, nach der Relation von tanzender Figur und herumliegendem Schutt 
fragen.

Dazu trägt auch der merkwürdig, anamorphotisch verzerrte Schatten-
wurf auf der stehen gebliebenen Wand im Hintergrund bei. Der Kopf ist darin 
nicht mehr zu erkennen. Stattdessen berührt die wellenartige Silhouette des 
gestreckten Spielbeins eine andere Figur, links angeschnitten im Bild ste-
hend und offenbar die Szene beobachtend. Die Bildkomposition ist als offe-
nes Gefüge lesbar, das über das Dargestellte hinausdeutet.48 Die Beugung des 
Bewegungsrepertoires übersetzt sich gewissermaßen in die Entrichtung der 
Perspektive.49 So sperrt sich das Foto gegen die Fokussierung auf die gezeigte 

47	 Hier geht es also weniger im neomaterialistischen Sinn um ›das Environmentale‹ 
als Aktant, sondern um eine reflexive Form mimetischer Transgression, die um 
die spezifische politische Bedingtheit öffentlichen Auftretens weiß. Zur Kritik des 
New Materialism mit Blick auf Fragen politischer Handlungsfähigkeit und sozialer 
Ungleichheit vgl. Malm/Hornborg, The Geology of Mankind?, 2014. 

48	 Vgl. zum Gefüge- beziehungsweise Assemblage-Begriff als Umschreibung von »dis
persed but mutually implicated and messy networks« — im Kontext der Queer Theory 
auf Deleuze und Guattari rekurrierend — Puar, Terrorist Assemblages, 2007: 211.

49	 Vgl. zu entsprechenden Gedankenfiguren situierten Beugens Deuber-Mankowsky, 
Praktiken der Illusion, 2007: 343; Diffraktion, 2011: 89; Schade, Widerständigkeiten, 
2020.



37I. Apartheid

Pose und akzentuiert die abgebildete Umgebung. Ich möchte das zum Anlass 
nehmen, den in Szene gesetzten Kontext mitzudenken: die gesellschaftliche, 
die historische und geografische Bedingtheit dieses queeren Auftretens inmit-
ten von Trümmern. 

Über seinen Rand hinausweisend, provoziert das Bild dazu, die mit dem 
Auftreten verknüpften Beziehungsweisen, den Versuch ihrer Zerstörung und 
ihr unabsehbares Fortleben zu untersuchen. Im Kontext seiner Entstehung, den 
1960er-Jahren, erinnert dieses getanzte dirty Dragging in Ruinenlandschaft an 
den terroristischen Akt der Zwangsräumungen und der Übernahme der Innen-
stadt von Cape Town durch die Apartheidpolitik, dem bereits ab den 1930er-
Jahren die Vertreibung eines Teils der schwarzen Bevölkerung in die Town-
ships vorausgeht.50 Die Tanzszene hat die gewaltförmige politische Geschichte, 
aus der die kaputte Umgebung hervorgeht und die die Aufnahme wohl erst 
provoziert, im Schlepptau. Aufgenommen im Zusammenhang der Kriminalisie-
rung von »Sexual Offences« und entsprechenden »Disguises« durch die Apart-
heid, stammt das Bild aus einer Gegend in der Nähe des ehemaligen Hafens von 
Cape Town.51 Während der ab Mitte des 16. Jahrhunderts beginnenden Kolo-
nialzeit wird sie Tavern of the Seas und nach den innerstädtischen Zwangs-
räumungen Salted Earth genannt. Die Drag-Szene antwortet auf die zerstöre-
rischen Effekte der Apartheid und die Traumata der Zwangsräumungen, von 
der damals etwa 60.000 Leute betroffen sind. Die District Six genannte Gegend 
wird zur Zeit der Aufnahme allmählich dem Erdboden gleichgemacht, um Platz 
für weiße Mittelklassefamilien in der Innenstadt zu schaffen und jene Bewoh-
ner:innen zu vertreiben, die andere Verwandtschaftsverhältnisse leben als es 
das bürgerlich-kolonialrassistische Familienmodell und essenzialistische Vor-
stellungen von Zugehörigkeit vorsehen.52 Von heute aus betrachtet, erinnert 

50	 »Cape Town was arguably the most racially integrated city in South Africa«, so mit 
Blick auf die Geschichte der Forced Removals Trotter, Trauma, 2013: 51.

51	 Vgl. zum Immorality bzw. Sexual Offences Act (1957) und der Prohibition of Disguises 
16, mithin zum Drag-Verbot, (1969) Pacey, Emergence, 2014: 112. Zu südafrikanischen 
Geschlechterpolitiken vgl. Hoad/Martin/Reid, Sex and Politics in South Africa, 2005; 
mit Blick auf die Zeit nach der Apartheid auch Carolin, Post-Apartheid Same-Sex 
Sexualities, 2021; Lease/Gevisser, LGBTQI Rights, 2017.
Zur Geschichte Cape Towns vgl. Bickford-Smith, Ethnic Pride, 1995; James, Class, 
2017; Worden et al., Cape Town, 1998; zu Südafrika vgl. überblicksweise Nattrass, 
A short History, 2017, Ross, R., A concise History, 2008, Hamilton/Ross et al. bzw. 
Ross, The Cambridge History of South Africa, 2009, 2011, hier v. a. Legassick/Ross, R., 
From Slave Economy, 2009; zur südafrikanischen Versklavungsgeschichte Dooling/
Worden, Slavery, 2017; zum Kap: van de Geijn-Verhoeven et al., Domestic Interiors, 
2002: 115-137.

52	 Mit Brah ließe sich District Six als diaspora space lesen (Diaspora, 2003: 615). 



38 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

diese Aufnahme an eine mehrfache Migrationsgeschichte: vor allem an gewalt-
same, rassistische Gentrification zu Zeiten der Apartheid und die Vertreibung 
der Queers aus der City. Die Fluchtlinien im Bild, das Kontinuum zwischen Kör-
per, Schatten und Hintergrund, legen eine spezifische Lesart dieser in einer 
unbewohnbaren Gegend inszenierten Drag-Szene nahe. Es ist, als klage das 
Abgebildete stellvertretend sowohl das Recht zu bleiben ein als auch das Recht, 
sich unreglementiert zu bewegen.53 

Nun sind die Forced Removals paradigmatisch für die moderne, noch prä-
kontrollgesellschaftliche Transformation überkommener kolonialer Gewaltver-
hältnisse und der sie begleitenden Geschlechterpolitiken während des Apart-
heidregimes. So betrachtet, erzählt das Bild auch davon, wie über Hygienekon-
zepte und Stadtplanung damals die koloniale Politik des Teilens und Herrschens 
modernisiert wird. Es lässt mithin auch nach dem Fortleben entsprechender 
Politiken in der Gegenwart fragen. Mit Sicherheits- und Sanitärargumenten 
bewaffnet, die durchaus an aktuelle Legitimationen von Verdrängungspolitiken 
erinnern, wird District Six von der regierenden National Party bis in die 1980er-
Jahre sukzessive von vermeintlicher Dirtiness bereinigt, werden bestehende 
soziale und politische Beziehungen zerschlagen. Die Apartheidpolitik nimmt 
heutige gewaltförmige Umgebungsmodifikationen vorweg,54 als sie die Innen-
stadt im Zuge der Implementierung des Group Area Act von 1950 für weiß 
erklärt. Weitgehend unbebaut geblieben, grenzt die Umgebung, deren Zerstö-
rung das Foto zeigt, noch immer wie eine offene Wunde an die Inner City. Von 
dort aus ruft sie bis heute die vergangene Destruktion sozialer Zusammenhänge 
ins Gedächtnis und deutet darauf hin, unter welch prekären Bedingungen viele 
fernab der Innenstadt auch nach dem Ende der Apartheid in den Townships 
leben müssen. Denn Südafrika steht beim Ranking sozialer Ungleichheit wei-
terhin auf Platz 1. So bestimmen die arbiträren Klassifikationen der Vergangen-
heit die Klassenverhältnisse der Gegenwart mit und blockieren — nach Pre-
mesh Lalu — als alltägliche ›petty‹ Apartheid noch in der sogenannten Rainbow 
Nation immer wieder die Entstehung anderer Beziehungsweisen.55 Zum Teil 
Brache geblieben und vom Nachleben des Vergangenen zeugend, erinnert diese 
›versalzene Erde‹, von der das Bild erzählt, weiterhin an die Verwüstungen der 

53	 Vgl. von Redeckers Reformulierung des Freiheitsbegriffs in Bleibefreiheit, 2023. Vgl. 
darüber hinaus zum Grundrecht der Zirkulationsfreiheit Balibar, Toward a Diasporic 
Citizen?, 2011. 

54	 Vgl. zu Biopolitiken des Umgebens Sprenger, Epistemologien, 2019. Zum Social Engi-
neering der Apartheid vgl. Adhikari, Burdened, 2013. Zur Geschichte der NS-Rezep-
tion durch die Apartheid vgl. im Ansatz Kum’a N’Dumbe 2006. 

55	 Vgl. Lalu, Undoing Apartheid, 2022: 46. Zur Kritik noch am kritischen Gebrauch von 
Kategorisierungen der Apartheid vgl. Erasmus, Apartheid Race Categories, 2012.



39I. Apartheid

›grand‹ Apartheid — jenes Regimes arbiträrer rassistischer, geschlechterpoliti-
scher, klassenspezifischer Trennungen, in denen sich koloniale Gewaltformen 
und kleinfamiliale Reinheitsgebote in modernes Social Engineering transfor-
mieren. Doch das Bild erzählt noch mehr. 

Abb. 2. Mogamat Kafunta Benjamin, »Salted Earth« zeigend, District Six, Cape Town, 2019. 
Foto: Evelyn Annuß. 



40 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Aufgenommen wird die Drag-Szene zu einem Zeitpunkt, zu dem ›Cross 
Dressing‹ offiziell verboten wird.56 Auf dem Foto, von dem dieses Kapitel aus-
geht, hat sich jemand trotz der Zwangsräumungen barfuß in den Trümmern 
ihrer von Bulldozern zerstörten, später von ihr so genannten »gay vicini-
ty«57 tanzend, dabei freundlich provozierend in die Kamera blickend, ablich-
ten lassen. Der Hintergrund funktioniert hier nicht einfach als coole Kulisse, 
sondern lenkt den Blick weiter auf die Hinterlassenschaften der Apartheid; 
so gelesen widerstreitet die Aufnahme identitär bestimmten Regierungs- als 
Differenzpolitiken, stellt deren Gewaltförmigkeit dezidiert vor Augen.58 Die 
Ruinen von District Six werden also nicht einfach konfrontiert mit dem Zitat 
einer kolonial imprägnierten Tanzkultur. Die abgebildete tänzerische Haltung 
klagt gerade nicht die Dekolonisierung des vorgeführten Bewegungsreper-
toires ein und behauptet eine eigene, indigene Tanztradition, sondern ›indi-
genisiert‹ das Zitierte — so Zimitri Erasmus’, auf Silvia Wynter zurückgreifende 
Umschreibung kreolisierter Aneignungen.59 Da performt jemand vor der mit 
den Schatten in den Trümmern spielenden Kamera den Anspruch auf ein flui-
des Auftreten inmitten dieser kaputten Gegend an der Südspitze des afrika-
nischen Kontinents, auf die Verschränkung und Mutation unterschiedlicher 
Bewegungstechniken. In diesem Sinn untergräbt das Bild Vorstellungen von 
der selbstbestimmten Darstellung eines Standpunkts.60 Die Kamera fokussiert 
denn auch nicht auf ein »spectacle of one queer standing onstage alone«61 — 
der paradigmatischen Szene geschlechterpolitischer Dekonstruktion, von der 
José Esteban Muñoz in seinem Buch Disidentifications. Queers of Color and the 
Performance of Politics ausgeht. In einer Weise tanzend, die von der Apartheid 
als dirty markiert ist, wird stattdessen eine Form schrägen Auftretens, von 

56	 Zur Verankerung von Drag im Alltag von Cape Town der 1960er-Jahre vgl. Corrigall/
Marsden, District Six, 2020: 16.

57	 So das Titelzitat von Corrigall/Marsden, District Six, 2020; zur »conjunction of pose 
and location«: 24.

58	 Hier geht es um situierte Gewalt, mithin um mehr als die metaphorische Ausdeh-
nung des Begriffs wie etwa in Barads Rede von einem »apartheid type of difference« 
(Barad, Troubling Time/s, 2020). 

59	 Vgl. Erasmus, Caribbean Critical Thought, 2025. Zum Dekolonisierungsbegriff vgl. 
etwa Mignolo, The Politics of Decolonial Investigations, 2021; siehe zur Kritik an der 
gegenwärtig metaphorischen Begriffsverwendung Tuck/Yang, Decolonization Is 
Not a Metaphor, 2012; zur grundlegenden Diskurskritik Táíwò, Against Decoloniza-
tion, 2022.

60	 Zur Kritik vereinfachter Vorstellungen von Positionalität und des entsprechenden 
Standpunktdenkens vgl. das von David Eng und Jasbir Puar herausgegebene The-
menheft Left of Queer (Social Text, 38.4, 2005).

61	 So in Abgrenzung von »mainstream representations« Muñoz, Disidentifications, 1999, 
3. 



41I. Apartheid

Dragging, öffentlich performt. Sie zielt weniger darauf, sich anders als es die 
Apartheidpolizei erlaubt zu repräsentieren. Vielmehr schleppt sie offensiv die 
Erinnerung an die materielle Zerstörung kollektiver Lebensbedingungen von 
allen möglichen Leuten mit sich. So verschränkt das Foto den Gestus des auf 
den Hintergrund bezogenen Es-ist-so-gewesen mit dem verkörperten Gestus 
eines konkreten Trotz-alledem.62 An die Stelle der (Gegen-)Repräsentation und 
der (Dis-)Identifikation rückt die getanzte Kritik klassifikatorischen Regiert-
werdens. 

Ver-Sammeln (Kewpie)

In What is Slavery to Me fordert Pumla Dineo Gqola, Südafrika nicht bloß als 
Terrain zu begreifen, auf das sich Theorien aus dem Globalen Norden anwen-
den lassen.63 Dem folgend, geht es bei der Lektüre dieses Dragging-Fotos um 
mehr als darum, die Brücke zu bauen »between Western queer theory and 
South African articulations of gender identity and alternative sexualities«,64 wie 
Bryce Lease an anderer Stelle vorschlägt. Was, wenn dem spezifisch situierten 
Bild eine andere und entsprechend auch anderswo in der Gegenwart brauch-
bare Episteme zuschreibbar wäre? Was, wenn es aktuelle Forderungen nach 
Queering Drag, wie sie Meredith Heller im Kontext der neueren Trans Studies 
formuliert, durch seine konkrete Umgebungsbezogenheit reperspektivierbar 
macht?65 Die hier skizzierte Drag-Szene ließe sich als praktisch gewordene, 
umgebungsbezogene, auch anderswo brauchbare Theorie lesen, die jenem 
gewaltförmigen Identitätsdenken widerstreitet, das sich im Zuge der kolonia-
len Expansion herausbildet, in der Politik der Apartheid spezifisch moderni-
siert fortlebt und noch in heutigen Diskursen in veränderter Weise wieder und 
wieder aktualisiert auftaucht.66 

Diese Drag-Szene ist, wie sich zeigen wird, Schauplatz antiidentitären Ver-
Sammelns.67 Und das wiederum korrespondiert mit der Sammlungsgeschichte 
des Fotos. Straßen- und Studio-Fotografien gelten gerade im Kontext der 

62	 Siehe zum fotografischen Gestus des »Es- ist-so-gewesen« Barthes, Die helle Kam-
mer, 1985: 89.

63	 Vgl. Gqola, Slavery, 2010: 204.
64	 Lease, Dragging Rights, 2017: 131. 
65	 Vgl. Heller, Queering Drag, 2020.
66	 Vgl. zur Frage praktisch gewordener Theorie Sonderegger, Vom Leben der Kritik, 

2019. 
67	 Vgl. zum Begriff auch Prager, ver-sammeln, 2021; im Kontext des von ihr geleite-

ten DFG-Netzwerks Versammeln: Mediale, räumliche und politische Konstellationen 
(https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/426798101?language=de; 12. September 2024).

https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/426798101?language=de


42 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Apartheid als Medium politischer Zeitzeugenschaft.68 Bei der hier beschriebe-
nen Drag-Szene handelt es sich um eine ›kleine Fotografie‹,69 die die politi
sche Notwendigkeit einer ganz konkreten Alltags- und Umgebungsbezogen-
heit unterstreicht. Der herrschaftsgeschichtlichen Sammlungspolitik eta
blierter Archive und dem weitgehenden Fehlen von queeren Darstellungen 
im überlieferten Bildbestand des Alltags von District Six begegnet dieses Foto 
mit einer visuellen Politik, die Ruth Ramsden-Karelse zurecht weniger doku-
mentarisch als performativ liest.70 

Das Bild gehört zur Kewpie Collection, die über 700 Fotos umfasst und von 
den 1950ern bis in die 1980er-Jahre reicht. 1998, 14 Jahre vor ihrem Tod und 
wenige Jahre nach dem erkämpften Zusammenbruch des Apartheidregimes, 
verkauft Kewpie ihre Fotosammlung an das ein Jahr zuvor gegründete GALA 
Queer Archive in Johannesburg, trägt so zu einer neuen Historiografie von 
unten bei und avanciert dadurch nachträglich zu der Drag-Ikone des frühe-
ren District Six.71 Offenkundig um deren geschichtliche Relevanz wissend, stellt 
Kewpie, so Malcolm Corrigall und Jenny Marsden, die erste »explicitly queer 
personal photographic collection in South Africa«72 einer breiteren Öffent-
lichkeit zur Verfügung. Jahrzehnte später sind diese Bilder also in einem klei-
nen, queeren Archiv gelandet, das ohne die Niederlage des Apartheidregimes 

68	 Zum politischen Einsatz der südafrikanischen Dokumentarfotografie während der 
Apartheid vgl. die Arbeiten von David Goldblatt, Santu Mokofeng, Jürgen Schadeberg 
oder Peter Ugabane; zum Market Photo Workshop in Johannesburg vgl. exempla-
risch das Themenheft 100 der Camera Austria (Frisinghelli, 2007). 

69	 Vgl. zur kleinen Fotografie in Differenz zu »stigmatisierenden Repräsentationen des 
Anderen« Köppert, Queer Pain, 2021: 13, 317; im Anschluss an die Rede von der klei-
nen Literatur in Deleuze/Guattari, Kafka, 1976. 

70	 »Privileging their creative rather than documentary functions«, verweist Ramsden-
Karelse darauf, wie die Fotografie hier als »a medium of ›fantastic‹ performance« 
mobilisiert wird (Moving, 2020: 410, 427).

71	 Das Material findet sich bei GALA, einem queeren Archiv an der University of Wit-
watersrand, in der Kewpie Photographic Collection, AM2886: https://gala.co.za/
projects-and-programmes/a-daughter-of-district-six/ (24. September 2024). Siehe 
auch das Transkript eines nach dem Zusammenbruch der Apartheid mit Kewpie 
geführten Gesprächs (AM2709A23). Vgl. zur Kewpie-Sammlung Corrigall/Marsden, 
District Six, 2020; Marsden/Smith: Photographs, 2020; GALA/District Six Museum, 
Kewpie, 2019; Ramsden-Karelse, Moving, 2020, A Precarious Archive, 2023. Siehe 
auch Jack Lewis’ Kewpie-Filme A Normal Daughter: The Life and Times of Kewpie of 
District Six (2000) und Dragging at the Roots: The Life and Times of Kewpie of District 
Six (1997); vgl. zudem Lewis/Loots, Moffies, 1995. Zur damaligen Popularität Kewpies 
vgl. die zeitgenössische Berichterstattung im Drum Magazine (Oktober. 1976), der 
Golden City Post vom 18. Juni, 9. Juli, 24. September 1967. 

72	 Corrigall/Marsden, District Six, 2020: 11. Siehe auch Chetty, A Drag, 1995: 123-124.

https://gala.co.za/kewpie-daughter-of-district-six/
https://gala.co.za/kewpie-daughter-of-district-six/


43I. Apartheid

nach dem Ende des Kalten Kriegs und dem damals erfolgreichen Kampf gegen 
die Fortexistenz dieses Regimes in Anti-LGBTIQ+-Gesetzen undenkbar wäre.73 
Heute ist die Sammlung, die die Möglichkeiten digitaler Distribution offen-
siv nutzt, auch im Zuge der rechtspopulistischen, neokolonialen Verknüpfung 
antiqueerer und vermeintlich dekolonialer Diskurse auf dem afrikanischen 
Kontinent — der Behauptung indigener Heteronormativität — von überregio-
naler Bedeutung und damit weit mehr als persönlich. 

Die Bilder sind längst ins Netz gewandert und haben einen zur Zeit ihrer Auf-
nahme unabsehbaren Radius entwickelt.74 2018 und 2019 wird schließlich die von 
Jenny Marsden und Tina Smith kuratierte Ausstellung Kewpie: Daughter of Dis-
trict Six von GALA (Johannesburg) in Kooperation mit dem District Six Museum 
(Cape Town) gezeigt, die eine Art Kewpie-Revival auslöst. Sie stellt Kewpie lokal-
geschichtlich vor und verschränkt Perspektiven auf Forced Removals und anti-
queere Politik. Kewpies Bildsammlung selbst ist vielfältig. Sie reicht von privat 
entstandenen Fotos über unterschiedliche Studioaufnahmen, die schon in den 
1950er- und 1960er-Jahren lokal distribuiert werden. Die Porträts aus dem Van 
Kalker Studio etwa, Glamour-Fotos der damaligen Drag-Ikonen, werden zum 
Zeitpunkt ihrer Entstehung vor Ort getauscht oder verschenkt. Oft erscheinen 
die Drag Queens im Namen berühmter Hollywood-Schauspielerinnen wie Doris 
Day, deren Images vor dem Hintergrund der Apartheid als transozeanische mas-
senkulturelle Tokens überbetonter weißer US-Weiblichkeit entwendet werden, 
um ein queeres Otherwise zu performen.75

73	 Zu kolonialen Formen der Homophobie vgl. mit Blick auf Südafrika Carolin, Post-Apart-
heid Same-Sex Sexualities, 2021: 9. Heutige neokoloniale Bestrebungen, antiqueere, 
kleinbürgerliche Familienbilder auf dem afrikanischen Kontinent zu implementieren 
und koloniale Sodomiegesetze als »dekolonial« zu framen — vor allem in West- und 
Zentralafrika, werden von einer Allianz der US-amerikanischen religiösen Rechten, 
offenbar im Verbund mit russischen Investoren, unter dem Dach des World Congress 
of Families verfolgt; vgl. Kalm/Meeuwisse, Transcalar Activism, 2023; Stoeckl, Russian 
Christian Right, 2020; Butler, Who’s Afraid, 2024 (Kapitel 1: The Global Scene). Zur Über-
sicht über die zunehmend drakonischen Antisodomiegesetze etwa in Uganda oder 
Nigeria siehe den Bericht von Amnesty International 2024: https://www.amnesty.org/
en/documents/afr01/7533/2024/en/ (5. September 2024).

74	 Zum aktuellen Nachleben vgl. Ramsden-Karelse, Salon Kewpie, 2024; https://www.ins-
tagram.com/kewpie_legacy/; www.youtube.com/watch?v=YOGhOxK9740; https://
gala.co.za/salon-kewpie/ (22. September 2024).

75	 Zu den Bildern aus dem Van Kalker Studio, ab 1937 im Stadtteil Woodstock, vgl. Cor-
rigall/Marsden, District Six, 2020: 19. Die Studio Collection findet sich im District Six 
Museum und versammelt eine Bandbreite an inszenierten Selbstporträts: https://
www.districtsix.co.za/project/chamber-of-dreams-photographs-of-the-van-kalker-
studio/ (11. September 2024). Zur vielfältigen Geschichte afrikanischer Studiofotogra-
fie vgl. Behrend/Wendl, Snap me one!, 1998. Zur alternativen Geschichtsschreibung 

https://www.amnesty.org/en/documents/afr01/7533/2024/en/
https://www.amnesty.org/en/documents/afr01/7533/2024/en/
https://www.instagram.com/kewpie_legacy/
https://www.instagram.com/kewpie_legacy/
http://www.youtube.com/watch?v=YOGhOxK9740
https://gala.co.za/salon-kewpie/
https://gala.co.za/salon-kewpie/
https://www.districtsix.co.za/project/chamber-of-dreams-photographs-of-the-van-kalker-studio/
https://www.districtsix.co.za/project/chamber-of-dreams-photographs-of-the-van-kalker-studio/
https://www.districtsix.co.za/project/chamber-of-dreams-photographs-of-the-van-kalker-studio/


44 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Auch Kewpie — 1941 geboren als Eugene Fritz, zeitweise von Dulcie Howes von 
der University of Cape Town Ballet School trainiert,76 und unter dem Label 
Capucine mit spektakulären Outfits in Ball Rooms und so genannten Moffie 
Konserts als Drag Queen auftretend — zitiert einen brand name: den einer in 
Deutschland für den Weltmarkt hergestellten weißen Babypuppe mit blauen 
Augen und blondem Haarschopf, die in den 1910er-Jahren bereits ein Vorle-
ben als von Rose O’Neill gezeichnete Comicfigur zur Illustration feministischer 
Anliegen hat und von 1925 bis heute eine international vermarktete japani-
sche Mayonnaise-Marke illustriert. In Cape Town wird der Name vermutlich 
vor allem mit den zeitgenössischen Kewpie Doll Songs der US-amerikanischen 
Popmusik assoziiert. Die offensive Vermischung unterschiedlicher Kontexte im 
sich verselbständigenden, lebenden Zitat einer Puppe jedenfalls korrespon-
diert mit Kewpies spektakulären Auftritten, von denen wiederum Ball-Fotos 
wie die aus dem Ambassador Club zeugen. Ramsden-Karelse liest die Bilder als 
Ausdruck von Überlebensstrategien, als Antizipation einer Bewegungsfreiheit 
jenseits der Beschränkungen durch die prekarisierten Lebensbedingungen vor 

von Studioporträts und der »Demokratisierung des Porträts« — hier im karibisch-
britischen Kontext — vgl. auch Hall, »Rekonstruktion«, 2003: 79-80.

76	 Vgl. Marsden/Smith, Photographs, 2020: 166.

Abb. 3. Kewpie und Sodia Osman (l.), Marie Antoinette Ball, Ambassador Club, Sir Lowry 
Road, Cape Town, 1967. Kewpie Collection, GALA Queer Archive, Johannesburg, South 
Africa (AM2886/81.3).



45I. Apartheid

Ort.77 In diesen »performances of an elsewhere«, »of an imagined global«,78 
ginge es auch um eine Neubestimmung des eigenen (Gebrauchs-)Werts.

Gerade die vom Movie Snaps Studio oft ungefragt aufgenommenen und bei 
Bedarf verkauften Straßenporträts aber, die sich zudem in Kewpies Sammlung 
finden, verdeutlichen zugleich den konkreten öffentlichen Widerstreit gegen 
die zeitgenössische Politik.79 Sie zeigen, dass queeres Auftreten zu Zeiten der 
Apartheid trotz allem Teil des Straßenlebens von District Six ist. Und noch 
die zahlreichen anderen Bilder der Sammlung machen deutlich, dass sowohl 
die geschlechterpolitischen als auch die rassistischen Regularien in Teilen 
der Innenstadt von Cape Town selbst damals eben nicht restlos durchsetzbar 
sind.80 Insofern zielt diese Neubestimmung des eigenen (Gebrauchs-)Werts auf 
die kollektive Verhandlung der Verhältnisse.

Inzwischen zirkulieren die Bilder weltweit und rufen weitere Fortschriften 
hervor, während sich ihre Entstehung umso weniger ausmachen lässt. Zunächst 
in Alben gesammelt oder als Erinnerungsfotos in Kewpies auch als queerer 
Versammlungsort fungierendem Frisiersalon in Kensington hängend, werden 
sie vor dem Verkauf offenbar reorganisiert. Sie verweisen auf die soziale und 
im Salon doch immer schon (halb-)öffentliche historiografische Funktion die-
ser Sammlung. Corrigall und Marsden verorten diese mit bell hooks im Kontext 
eines kollektiven »noninstitutionalized curatorial process«,81 einer gegenkultu-
rellen Praxis des Ver-Sammelns. 

1998 liefert Kewpie für GALA vor dem Hintergrund der zusammengebro-
chenen Apartheid auch weitere erläuternde handschriftliche, zum Teil wider-
sprüchliche Bildbeschriftungen. Die Sammlung verdeutlicht den Überschuss 
des vermeintlich Privaten ins Öffentliche und die Unbekümmertheit der Betei-
ligten gegenüber dem Anspruch auf Autorschaft, auf Urheberschaft, auf ein 
singuläres Narrativ. Und bereits die Art und Weise, wie diese Bilder entstehen, 

77	 Vgl. Ramsden-Karelse, Moving, 2020. 
78	 Ramsden-Karelse, Moving, 2020: 412, 414.
79	 Vgl. das Projekt Movie Snaps. Cape Town Remembers Differently am Centre for Cura-

ting the Archive der University of Cape Town (http://www.cca.uct.ac.za/cca/pro-
jects/movie-snaps-cape-town-remembers-differently/; 12. September 2024). Die 
Bilder sind zum Teil nachkoloriert. Zum intermedialen Spiel mit Fotografie und 
Malerei, das Foucault als androgyn beschreibt, vgl. Die photogene Malerei, in Dits et 
Ecrits. Schriften II, 2002: 871-882, hier 871; dazu Stiegler, Theoriegeschichte der Photo-
graphie, 2006: 360.

80	 Die Bikiniaufnahmen am segregierten Strand, auf denen die Leute aus Kewpies 
Umfeld fehlen, für die Passing als weiß nicht möglich ist, deuten darauf hin, dass 
öffentliches Gender Bending in Cape Town weniger sanktioniert wird als die Über-
schreitung der Color Line; vgl. Corrigall/Marsden, District Six, 2020: 16. 

81	 hooks, »In Our Glory«, 1995: 59-61; zit. n. Corrigall/Marsden, District Six, 2020: 26.

http://www.cca.uct.ac.za/cca/projects/movie-snaps-cape-town-remembers-differently/
http://www.cca.uct.ac.za/cca/projects/movie-snaps-cape-town-remembers-differently/


46 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

ist eine kollektive Angelegenheit. Sie sagen nicht einfach: Nur weil es so gewe-
sen ist, muss es so nicht bleiben; sie inszenieren dieses Otherwise als gemein-
same Arbeit — rufen letztlich ins Gedächtnis, dass der spätere Zusammenbruch 
der Apartheid vor Ort kollektiv durchgesetzt und zugleich weltweit unterstützt 
wird.

Entsprechend ist das hier zum Ausgangspunkt genommene Bild Teil einer 
ganzen Serie, die eine queere Posse in zerstörter Gegend posierend vor Augen 
stellt — eine Posse, die rassistischen wie sexistischen Binarismen widerstreitet. 
Ein Foto dieser Serie zeigt Kewpie unter anderem mit ihrer Freundin Brigitte, 
die man schon in der bislang skizzierten Szene angeschnitten am Rand sieht. 
In der retrospektiven Bildunterschrift aus den späten 1990er-Jahren heißt es 
»The Sea Point girls used to frequent the Queen’s Hotel where we stayed at 
Invery Place«.82 So hat offenbar Kewpie das Bild beschriftet, um die abgebildete 
Zerstörung ihrer Gegend durch die Urban-Planning-Politik der Apartheid für 
zukünftige Empfänger:innen zu kommentieren. Auf dem Gruppenfoto lachen 
sechs Leute in die Kamera. Gezeigt wird wiederum jene Gegend, in der Kewpie 
in ihrem Haus, dem »Queen’s Hotel«, einer Art Refugium für Queers, bis zu den 
Zwangsräumungen wohnt. 

Ausschnitt und Bewegungsunschärfe lassen die Bildserie, von der wohl 
niemand mehr weiß, wer sie aufgenommen hat, zwar wie private Schnapp-
schüsse, zugleich aber alles andere als authentisch oder unmittelbar erschei-
nen — vielmehr »carefully composed, (…) stylish«,83 so Corrigall und Mars-
den. Durch das offenkundig Gestellte widerstreiten sie einfachen Vorstellun-
gen vom Dokumentarischen.84 Queere Verwandtschaftsverhältnisse in dieser 
Umgebung inszenierend, klagen diese Aufnahmen das Recht auf andere als 
normierte Beziehungsweisen ein. 

Folgt man nun dem GALA-Katalog zur Ausstellung Kewpie: Daughter of 
District Six, nehmen diese Bilder die heutige Verflüssigung von Geschlechter-
grenzen, von Queering Drag, vorweg.

From what we know, Kewpie’s gender identity was fluid, and she did 
not strictly identify as either male or female. Kewpie and her friends 
generally used feminine pronouns, and would refer to each other as 

82	 GALA/District Six Museum, Kewpie, 2019: 74.
83	 Corrigall/Marsden, District Six, 2020: 22.
84	 Zu Historizität und Behauptungscharakter des Dokumentarischen vgl. Solomon-

Godeau, Wer spricht so?, 2003: 54; siehe auch Köppert, Queer Pain, 2021: 288, Fn. 35; 
auf okzidentalistische Perspektiven bezogen, vgl. Bate, Fotografie und der koloniale 
Blick, 2003. Zur aktuellen Beschäftigung mit dem Dokumentarischen vgl. Balke et al., 
Durchbrochene Ordnungen, 2020.



47I. Apartheid

»sisters« and »girls«. Today, some of these people might identify as 
transgender, although this term was not used at the time. They were 
sometimes known as »moffies«, which can be an offensive term, but 
in District Six its use was not necessarily derogatory. (…) Kewpie her-
self recalled that »(…) we were called as moffies then. But it was beau-
tifully said (…).«85

85	 GALA/District Six Museum, Kewpie, 2019: 5. Zur transgressiven Visibilisierung von 
Queerness innerhalb heteronormativer Darstellungsformen, die es als historisch 
und geografisch situiertes coming out within space vom Closet-Schema masku-
lin bestimmter Gay Liberation zu unterscheiden gelte; denn dieses zeuge von einer 
grundlegenden Reorganisation: »the transition from a world divided into ›fairies‹ 
and ›men‹ on the basis of gender persona into one divided into ›homosexuals‹ and 
›heterosexuals‹ on the basis of sexual object-choice.« (Tucker, Queer Visibilities, 
2009: 92-99, hier: 93). Insofern wäre Kewpies Auftreten nicht einfach als trans im 

Abb. 4. Kewpie, Brigitte und die Seapoint girls, District Six, bei Invery Place, Cape Town, 
späte 1960er-Jahre. Kewpie Collection, GALA Queer Archive, Johannesburg, South Africa 
(AM2886/116.4).



48 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Das Kewpie-Zitat ist Absage an ein System des Klassifizierens. »Moffie« ist 
hier kein Synonym für homo- oder transphobe Abwertungen von damals soge-
nannten Fairies, sondern seine Signifikanz wird als abhängig von der affekti-
ven Aufladung, dem Berührungspotenzial der Intonation, seiner Situierung 
begriffen.86 Und gerade das eingangs skizzierte Bild, in dem Kewpie mit Bal-
lett und Revue zitierenden Moves in den Ruinen von District Six tanzt, unter-
schiedliche Bewegungsmodi verschränkt und die Einkörperung gegenstrebiger 
Haltungen exponiert, macht keinen Unterschied zwischen Transidentität und 
Drag als Bühnenperformance.87 Der umweltbezogene Gestus dieser Auftritts-
form akzentuiert das Ver-Sammeln. Tanzend allegorisiert Kewpies Ruinenauf-
tritt den Widerstreit gegen konkrete Formen essenzialisierender Klassifikation. 
Dieses dirty Dragging hält das (An-)Tanzen der Leute gegen herrschende Tren-
nungspolitiken erinnerbar und zeigt in der Tat eine Art Performing (an) Other-
wise.88 Die Rubble Photos verhandeln arbiträre, spezifisch situierte Verwandt-
schaften und bringen deren prekäre Bedingungen ins Spiel. 

Dabei ziehen diese Bilder die Erinnerung an andere nach sich, die den Blick 
auf Dragging wiederum erweitern. Insofern ist Kewpies Sammlung, gerade die 
Bildserie von den Zerstörungen in District Six, auch mit der Erinnerung an 
andere, transozeanische Geschichten der Zwangsmigration verschränkt, die 
diesen Forced Removals in Cape Tow und anderswo vorausgehen und bereits 
verwandte Kulturtechniken kollektiven Widerstreits hervorrufen. Kewpies 
Drag-Szenen verweisen also nicht nur auf die Zerstörungsgewalt der Apart-
heid, sondern auf spezifische queere Überlebensstrategien. Und diese lassen 
sich als kreolisierte Techniken lesen, die bestehende Kategorien durch »illi-

heutigen Sinn lebsbar, weil es von einem anderen sexualitäts- und geschlechterpoli-
tischen Koordinatensystem bestimmt ist.

86	 Vgl. zum gegenwärtigen Versuch, das Berührende zu denken, mithin zur Abkehr von 
dekonstruktiven Einsätzen, Erwig/Ungelenk, Berühren Denken, 2021, hier v. a. Unge-
lenk, Was heißt: 39. Für die Trans Studies vgl. Preciado, Testo Junkie, 2013; Apart-
ment, 2020. Zur Politizität der Affekte, zirkulierender Energien, vgl. Massumi, Politics 
of Affect, 2015; Gregg/Seigworth, Affect Theory, 2010; zur Stickyness des Affektiven 
vgl. Ahmed, The Cultural Politics of Emotion, 2014; siehe hierzu auch Sophie Zehet-
mayers Dissertationsprojekt Rhythmic Relations. Transitions of musical and social 
Rhythm (mdw).

87	 Siehe demgegenüber Stokoes Trennung von Drag als »onstage performance« und 
trans als »identity category« (Reframing Drag, 2020: 3); im Unterschied etwa zu Buk-
kakis, Gender Euphoria, 2020.

88	 Zur entsprechenden Metaphorik vgl. mit Blick auf Südafrika Erasmus, Race Other-
wise, 2017, hier XXVII; mit Blick auf die USA Hartman, Wayward Lives, 2020. Zur 
Bestimmung des Performativen »as a kind of action or practice that does not require 
the proscenium stage« — »an action that involves a number of people«, vgl. Butler, 
When Gesture Becomes Event, 2017: 171, 180.



49I. Apartheid

cit blendings«89 über den Haufen werfen und konviviale, nichtidentitäre Bezug-
nahmen behaupten. 

In Édouard Glissants auf die Karibik bezogenen Arbeiten bezeichnet Kreo-
lisierung zunächst einmal unvorhersehbare sprachliche Nachbildungen, die 
der Kolonialherrschaft und Zwangsmigration geschuldet sind. Aus dem ›bit-
teren Rest‹90 des Verlorenen, der unkontrollierbar nachwirke, hätten die Ver-
schleppten gezwungenermaßen neue Formen der Bezugnahmen und damit 
bis dato Unvorstellbares hervorgerufen. Das Phantasma vormals vermeintlich 
klar zu unterscheidender Gruppen unterwandern zwangsweise zusammen-
gewürfelte Leute aus Glissants Perspektive durch ihre Übersetzungsarbeit — 
durch die »Kunst des Springens von einer Sprache zur anderen«.91 Der identi-
tären Episteme der Repräsentation und der universalistischen Vorstellung von 
einem geordneten Weltganzen (totalité-monde) setzen sie Glissant zufolge als 
chaotische, kreolisierte tout-monde, als Multitude, das produktive Zitieren ent-
gegen. Dies werde zum Kennzeichen von etwas, das bereits im Weltmaßstab 
geschehe und sich als Kehrseite des kolonialen Projekts herausgebildet habe, 
mithin auch den Ausblick auf unsere zeitgenössisch globalisierte Welt eröff-
ne.92 Kreolisierung liest Glissant entsprechend als praktisch gewordenes Wis-
sen davon, dass  — trotz traumatisierender Bedingungen, trotz Überausbeu-
tung, Verschleppung und arbiträrer Klassifikation — kollektive Bezugnahmen 
möglich sind. Und genau in diesem Sinn sind Kewpies Drag-Szenen lesbar.

Im Unterschied zu Vorstellungen von Hybridität, Mestizaje oder Miscege-
nation wird Kreolisierung dezidiert prozessual und praxeologisch verstanden.93 
Diese Perspektive provinzialisiert auch, um Dipesh Chakrabartys Formulierung 
aus dem Kontext der Subaltern Studies zu entwenden,94 die Auseinanderset-
zung mit Drag. Die Kreolisierungsperspektive trägt potenziell dazu bei, »to 
unburden blackness and queerness of their identitarian and representational 
logics«95 — so wiederum Tavia Nyong’os Vorschlag in anderem Zusammenhang. 

89	 So Gordon in Creolizing Political Theory, 2014: 10.
90	 Glissant, Kultur und Identität, 2005: 13; im französischen Original: Introduction, 1996: 18.
91	 Glissant, Kultur und Identität, 2005: 37.
92	 Vgl. Glissant, Kultur und Identität, 2005: 15.
93	 Vgl. Anzaldúa, Borderlands, 1987, Bhabha, Hybridität, 2012. Siehe demgegenüber C. L. 

R. James’ These von der komplizitären Rolle der ›Mulattoes‹ im Kontext der haitiani-
schen Revolution (Black Jacobins, 2022, *1938).

94	 Vgl. Chakrabarty, Provincializing Europe; siehe auch das Plädoyer der Comaroffs für 
eine »ex-centric« Theory from the South, 2012, sowie mit Blick auf die USA Knauft, 
Provincializing America, 2007.

95	 Nyong’o, Afro-Fabulations, 2018: 199. Vgl. auch Mbembes, im südafrikanischen Dis-
kurskontext situierten Versuch, US-amerikanisch geprägte Ontologisierungen des 
Schwarzen zu unterlaufen (Kritik der schwarzen Vernunft, 2014).



50 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

In diesem Sinn möchte ich Queering und Kreolisierung in der Lektüre von 
Kewpies Fotos engführen, um nach dem historischen Hintergrund und auch 
nach der unabsehbaren survie kreolisierter Auftrittsformen zu fragen.96

Kreolisieren 

Abb. 5. District Six vor den Zwangsräumungen, undatierter Zeitungsausschnitt. National 
Library of South Africa, Cape Town (PHA 3709 Coons).

96	 Vgl. Gordon, Creolizing Political Theory, 2014; Lionnet/Shih, Creolization of Theory, 
2011; Brah, Diaspora, 2003: 633. Kristin Ross spricht mit Blick auf die Pariser Kom-
mune und im Gegensatz zu dekonstruktiven Perspektiven, das Moment des Wieder-
auftauchens akzentuierend, vom »Überschuss der Bewegung«, von einem »Leben 
jenseits des Lebens. Es geht nicht um ein Gedenken oder Vermächtnis des Ereig-
nisses (…), sondern um eine Verlängerung, (…) um eine Fortsetzung des Kampfes 
mit anderen Mitteln.« (Luxus für alle 2021: 14) Siehe auch Freemans Plädoyer für 
eine gewisse vulgäre Referenzialität, mithin dafür, dem körperbezogenen Begehren 
queertheoretischer Einsätze Rechnung zu tragen (Time Binds, 2010: xxi).



51I. Apartheid

»YOU ARE NOW IN FAIRY LAND«, steht auf einem berühmten Graffito an einer 
jener Häuserwände von District Six, die später vom Apartheidregime mit Bulldo-
zern zerstört werden und deren Überbleibsel in der Trümmerserie von Kewpies 
Drag-Szenen gezeigt werden — als habe eine Art queeres Crossing stattgefunden. 
Heute gilt die Gegend vielen als Erinnerungsort geradezu märchenhafter Nach-
barschaft, in der damals auch Fairies, Queers, Zuflucht finden können; andere 
verweisen auf die entpolitisierenden Fallstricke romantisierender District Six-
Nostalgie durch eine Erinnerungsgemeinschaft der Vertriebenen, die nicht zuletzt 
die Geschichte relativer Privilegierung und potenzieller Komplizität innerhalb der 
Divide-and-Rule-Politiken der Apartheid am Kap ebenso verdrängt wie die dama-
lige Gang Culture.97 Denn die Mehrheit der District Six-Bevölkerung wird im Zuge 
der Durchsetzung des Group Area Acts zwischen den 1960er- und 1980er-Jahren 
als ›without a tribe‹, als Coloured,98 klassifiziert, während das Apartheidregime 
die Innenstadt okkupiert und diese von den Spuren kreolisierter Lebensformen 
›bereinigt‹. Den Behörden, die Bevölkerung willkürlich und quer durch die Fami-
lien und Neighborhoods nach Hautfarben und Haarstruktur sortierend,99 erschei-
nen viele Leute, die in der Nähe des ehemaligen Hafens wohnen, als schwer klassi-
fizierbar. Coloured gerät zur offenkundig arbiträren Zwischenkategorie, zur Kate-
gorie uneindeutiger Herkunft — im Unterschied zu Asian, Bantu oder White. Die 
sichtbaren Spuren von Kreolisierungsprozessen werden in Identitätszuschreibun-
gen gewendet.100 Darin schwingen nicht zuletzt rassistische Sexualisierungen mit; 
denn »Coloured« verweist auch auf die Effekte von illegalisierten Beziehungswei-
sen, von vermeintlicher Miscegenation.101 

97	 Zur Kritik der District Six-Nostalgie, ihrer identitätspolitischen Fallstricke und der 
konservativ kulturalistischen Mobilisierung von Hybridität im Kontext relativer 
Privilegien vgl. Adhikari, Burdened by Race, 2013 — insbesondere Trotter, Trauma, 
2013; Adhikari, Predicaments, 2013; Erasmus, Coloured by History, 2001; Wicomb, 
Shame, 1998, You Can’t Get Lost, 2000. Zum Zusammenhang von Moffie Community 
und Gang Culture, mithin auch zu immanenten Gewaltverhältnissen, vgl. Luyt, Gay 
Language in Cape Town, 2014: 23. Das Fairy Land Grafitto mag sich auf die damalige 
Fairy Land Gang von District Six beziehen. Vgl. zur Ganggeschichte von Cape Town 
auch Pinnock, Gang Town, 2016.

98	 Zur durch die Schreibweise markierten Unterscheidung des südafrikanischen »Colour
ed« und des US-amerikanischen »of Color« vgl. Erasmus, Race Otherwise, 2017: 20-21.

99	 Zu Pencil Tests und Haarpolitik vgl. Erasmus, Hair Politics, 2000.
100	 Im Population Registration Act No. 30 von 1950 ist Coloured als »not a white person 

or a native« definiert; siehe Erasmus’ Einleitung zu Coloured by History, 2001: 13-28, 
hier: 18; Race Otherwise, 2017: 35. Siehe auch Davids’ Einleitung zur Safundi-Special 
Issue Sequins, Self & Struggle, 2017: 113-114.

101	 Zur Begriffskritik an »Miscegenation« vgl. Nyong’o, Amalgamation Waltz, 2009: 74; 
zur Kritik entsprechender Sexualisierungen von Colouredness vgl. mit Blick auf 
District Six Ramsden-Karelse, Moving, 2020: 421.



52 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

In diesem politischen Kontext entstehen Kewpies Drag-Fotos, die davon 
zeugen, wie sich gerade in der Gegend von District Six potenziell nichtiden-
titäre, kreolisierte performative Kulturtechniken herausbilden und Zitiertes 
ohne dessen Genealogisierung ›indigenisiert‹102 wird. Unter anderem Zimi-
tri Erasmus oder Mohamed Adhikari schlagen vor, »Coloured« zu rehistori-
sieren  — nicht in distinkten Kategorien, sondern in gesellschaftlichen Pro-
zessen zu denken.103 Kreolisierung sei, so betont etwa Erasmus, im Unter-
schied zu Hybriditätskonzepten durch die Analyse transkultureller Praktiken 
bestimmt, die aus der kolonialen Unterbrechung sozialer Gefüge hervorgin-
gen.104 Dadurch gerieten die Wandlungen von asymmetrischen Beziehungen, 
von komplexen Ungleichheitsverhältnissen, und auch die politischen Möglich-
keiten mimetischer Bezugnahmen in den Blick. Glissants auf die Antillen bezo-
genes Denken in den südafrikanischen Kontext übersetzend, verweist Erasmus 
auf ebenso flexible wie heterogene Formen der Exklusion und des Widerstreits. 
Vom Kap aus bringt sie paradigmatisch die vermeintliche Dirtiness von histori-
schen, sozialen Verbindungen und performativen Formen ins Spiel.

Creole, im iberischen Kolonialismus Umschreibung der Mestizaje, sei 
»thick with interrelated and travelling meanings.«105 Im alten Sinn bedeutet 
creole, europäische ›Wurzeln‹ zu haben und in den Kolonien geboren zu sein. 
Von den Eliten wird der Begriff im Moment kolonialer ›Selbstindigenisierung‹ 

102	 Vgl. Erasmus, Caribbean Critical Thought, 2025; Stuart Hall liest »creolization as the 
process of ›indigenization‹, which prevents any of the constitutive elements — either 
colonizing or colonized — from preserving their purity or authenticity«, 2015: 18. 
Gordon nennt das ›newly indigenous‹ (Creolizing Political Theory, 2014: 170). Vgl. im 
Unterschied zu dieser praxeologischen Perspektive heutige, vermeintlich dekolo-
niale Projektionen auf Indigenität als Paradigma kosmischen Umgebungswissens — 
etwa von Weber, Indigenialität, 2018. Siehe demgegenüber Geschiere, Perils of 
Belonging, 2009.

103	 Vgl. Adhikari, Burdened by Race, 2013; Erasmus, Coloured by History, 2001; Creoliza-
tion, 2011.

104	 Vgl. Erasmus, Creolization, 2011: 640. Zur historischen Nachträglichkeit rassifizie-
render Zuschreibungen, denen Kreolisierungsprozesse notwendig vorausgehen, vgl. 
Martin, D. C., Jazz, 2008: 11-116; zu kreolisierten Auftrittsformen, die die Bezugnahme 
auf andere Kontexte artikulieren, unter Bezugnahme auf Glissant Martin, D. C., Ima-
ginary Ocean, 2008; Sounding, 2013. 

105	 Erasmus, Creolization, 2011: 645. Siehe auch Coloured by History, 2001: 16; Race 
Otherwise, 2017: 84-87. Über die spanische Etymologie wird auch die Präfiguration 
des biologistischen Kolonialrassismus in der antijudaistischen und antimuslimi-
schen, gegen Konvertierte gerichteten Politik der limpieza de sangre lesbar, mithin 
der Propaganda der Blutreinheit ab dem 15. Jahrhundert im Zuge der Reconquista. 
Zum portugiesisch-iberischen Kolonialismus und der Einführung einer neuen, auf 
Versklavung basierenden Produktionsweise vgl. Gorender, Colonial Slavery, 2022.



53I. Apartheid

und ›postkolonialer‹ Unabhängigkeitsbestrebungen verworfen und auf jene 
Subalternen bezogen, denen — als racially impure — angeblich keine ›eigene‹ 
Kultur zukommt. Unter dem Label Coloured, das im Population Registration 
Act No. 30 von 1950 als »not a white person or a native«106 definiert ist, subsu-
miert das Apartheidregime jene innerstädtische Bevölkerung, zu der Kewpie 
gehört, zwingt sie zum Umzug in nach Pigmentierung sortierten Townships 
und damit in unterschiedliche Level der Prekarisierung. 

An den urbanen Kontaktzonen des Kap und ihrer vermeintlichen Berei-
nigung wird also die gewaltförmige Willkür des Klassifizierens besonders 
deutlich.107 Dort, an der Spitze des afrikanischen Kontinents, berühren sich 
der indische und der atlantische Ozean. In der damaligen Hafengegend ver-
mengen sich die widersprüchlichen, konkurrierenden Geschichten europä-
isch-kolonialer Expansion in den asiatischen Raum mit jenen der systemati-
schen transatlantischen Versklavung, der massenweisen modernen Produk-
tion ›bloßer Arbeit‹ — Voraussetzung eines Weltsystems zunehmend industri
alisierter kapitalistischer Vergesellschaftung.108 Diese Geschichten nun sind 
verknüpft mit grundlegenden, von Zwangsmigrationen bestimmten Traumata, 
entsprechenden Lebensformen und notwendig arbiträren Verbindungen zwi-
schen unterschiedlichsten Leuten, die den herrschenden Verhältnissen jeweils 
anders unterworfen sind. Aus diesen Verhältnissen resultieren zwangsläufig 
lokale performative Kulturtechniken, die — etwa von Kewpies Bildern aus — als 
Formen nichtgenealogischen, globalisierten Bezugnehmens lesbar sind. 

Wie Katja Diefenbach mit Blick auf »den von Portugal und Spanien initi-
ierten Dreieckshandel zwischen Europa, Westafrika und den beiden Ameri-
kas« zeigt, verfestigt sich mithilfe der niederländischen Handelsgesellschaf-
ten »das Herzstück der kapitalistischen Akkumulation im 17. und 18. Jahrhun-
dert (…). Die Niederlande bauen ein riesiges, über die Meere sich erstrecken-
des Gefüge ungleicher Handels-, Kapital- und Herrschaftsbeziehungen auf, das 
heterogene Hemisphären, Orte und Zeiten über den Sklavenhandel, die Planta-

106	 Zit. n. Erasmus, Coloured by History, 2001: 18; vgl. auch Erasmus, Race Otherwise, 
2017: 87-92; Reddy, The Politics of Naming, 2001: 74.

107	 Zur wechselseitigen Bedingtheit von Kontaktzonen, die binaristische Entitäts
konstruktionen infrage stellt, vgl. bereits Pratt, Imperial Eyes, 2008.

108	 Zum Begriff der bare labor, der Benjamins Terminus ›bloßes Leben‹ (Zur Kritik der 
Gewalt, II.1, 1991: 179-203) im Kontext des kolonialen Plantagensystems materia-
listisch präzisiert, vgl. Dillon, New World Drama, 2014: 133; »the distance between 
capitalist production and primitive accumulation should be viewed as spatial rather 
than temporal« (35). Vgl. aus globalgeschichtlicher Perspektive zu Bio- oder nacktem 
Kapital Zeuske, Handbuch Geschichte der Sklaverei, 2013: 613; siehe hierzu auch Tora-
bully/Carter, Coolitude, 2002. Vgl. zum Plantagensystem Wolford, The Plantationo-
cene, 2021; Beckert, King Cotton, 2014. 



54 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

genwirtschaft, den Bergbau und die Schifffahrt in gewalttätigen Kontakt mit-
einander bringt und einen historisch ungekannten Kreolisierungsprozess aus-
löst.«109 Dieser habe eine eminent politische, »immanente Transformation der 
Handlungsvermögen von unten« zur Folge und übersteige »den Bedeutungszu-
sammenhang von Herkunft, Kultur und Religion«, verwandle sich in »Kräfte, die 
sich gegen die Sklaverei richten, ein universales, allen Menschen zukommendes 
Vermögen, im Bruch mit den eigenen Traditionen und Herkünften, Kulturen 
und Religionen eine rationalere und freiere Gesellschaft von unten aufbauen zu 
können. Sie zeigt die Fähigkeit der Menschen, zu einer immanenten Verwand-
lung ihrer Vermögen ohne transzendente Vermittlung zu kommen.«110 

Am südafrikanischen Kap wird deutlich, dass diese Entwicklung über den 
Raum des von Paul Gilroy sogenannten Black Atlantic hinausgeht.111 Sie bringt 
gerade im südatlantischen und pazifischen Raum ungekannte Kreolisierungs-
prozesse hervor. Mitte des 17. Jahrhunderts wird das Western Cape zum Zwi-
schenstopp kommerzieller Schiffe der Dutch East India Company, der Veree-
nigde Oostindische Compagnie (VOC), auf dem Weg von Europa nach Batavia, 
dem heutigen Jakarta; mit dem Ausbau dieses Stützpunkts für die zukünftige 
Kolonie werden Leute am Kap, darunter viele politische Gefangene aus Südost-
asien, systematisch versklavt oder der Indentur, der temporären Versklavung, 
unterworfen.112 Und auch wegen der Kolonialkonkurrenz vor Ort verschränken 
sich gerade am Kap unterschiedliche performative Praktiken in einer Weise, 
die die ›Dirtiness‹ früher Globalisierung ins Gedächtnis rufen. 

109	 Diefenbach, Spekulativer Materialismus, 2018: 227 — zur historischen Ungleichzei-
tigkeit und Spezifik des niederländischen Akkumulationsregimes unter Bezug auf 
Wallersteins Das moderne Weltsystem II (1998: 37-80). Vgl. zur europäischen Expan-
sion in den asiatischen Raum auch Osterhammel, Die Entzauberung, 1998.

110	 Diefenbach, Spekulativer Materialismus, 2018: 290-291.
111	 Vgl. Gilroy, Black Atlantic, 1993. Gilroys Konzept wird inzwischen in mehrfacher Hin-

sicht kritisiert — hinsichtlich seiner atlantischen Fokussierung, der geschlechter-
politischen Ausblendungen und auch der fehlenden Reflexion fluiderer Formen des 
Othering und der Überausbeutung, der Indentur. Zur notwendigen systematischen 
Erweiterung mit Blick auf den Indischen Ozean und das transkontinentale Hafen-
netzwerk siehe Hofmeyr: »the Indian Ocean makes a difference to the question of 
›who is a slave‹ (…), the Atlantic model has become invisibly normative.« (The Black 
Atlantic, 2007, hier 14); vgl. auch Tinsley, Queer Atlantic, 2008, sowie Avery/Richards, 
Black Atlantic, 2023; Erasmus, Race Otherwise, 2017: 2-6; Hawley, India in Africa, 
2008; Ledent et al., New Perspectives, 2012. 

112	 Zur geschlechterpolitischen Signatur von indentured labor vgl. Hofmeyr, The Black 
Atlantic, 2007; zur Geschlechtergeschichte von Kolonialgewalt und ursprünglicher 
Akkumulation Federici, Caliban, 2004; Re-enchanting the World, 2019. 



55I. Apartheid

Die Gegend von Cape Town wird damals zunächst zur Refreshment Sta-
tion für die europäischen Handelsschiffe von und nach Südostasien.113 Handels-
routen der beiden Ozeane verbindend, nimmt Cape Town eine strategische, 
von den konkurrierenden europäischen Kolonialmächten umkämpfte Position 
zwischen Ost und West ein — »resulting in one of the most culturally hetero-
geneous regions on earth between the early 1700s and late 1800s«,114 wie Nadia 
Davids schreibt. So wird die Hafengegend Kontaktzone für Leute aus den ver-
schiedensten Winkeln der Welt. Dort treffen die lokale Kap-Bevölkerung der 
Khoikhoi, Verschleppte und Versklavte, Kolonialbeamte und Siedler:innen, 
Reisende, Schiffsleute und Geflüchtete aufeinander. Beschreibt Gilroy den 
Black Atlantic als transkulturelle, internationale Formation mit einer »rhizo-
morphic, fractal structure«,115 verschränkt sich dessen Geschichte am Kap 
sowohl mit der vorhergehenden kolonialen Expansionsgeschichte Europas in 
Asien als auch mit davon unabhängigen präkolonialen Handelskontakten zwi-
schen Asien und Afrika. Das Kap erinnert letztlich daran, dass auch die Reich-
weite jener revoltierenden ›vielköpfigen Hydra‹, von der Peter Linebaugh und 
Marcus Rediker als Kehrseite kolonialer Expansion erzählen, über den Atlantik 
hinausgeht; erst zu etablierende Rassekonzepte unterlaufend, verkehrt sie in 
den Hafentavernen der Welt.116 

Bis 1808 werden offiziell 63.000 Menschen in die Kapkolonie verschleppt, 
deren Sprachen und kulturelle Praktiken Spuren hinterlassen und die not-
gedrungen Beziehungsweisen entwickeln, in denen diesen Spuren eine neue 
Funktion zukommt. In ihrer Mehrzahl werden Leute aus Indonesien, Ceylon 
oder Indien, darüber hinaus aus den südlichen Philippinen, Persien, Macao und 
aus Madagaskar, aus Ostafrika und Mosambik deportiert. Die VOC greift in den 
südostasiatischen Kolonien auf bestehende Versklavungsformen zurück und 
aktualisiert diese am Kap ihren Interessen entsprechend. Um Cape Town als 
Hafenstadt aufzubauen und die Versorgung vor Ort überhaupt sicherzustellen, 
werden also Ausbeutungsverhältnisse transponiert und modernisiert — Ver-
hältnisse, von denen die VOC im Indischen Ozean längst profitiert und die sie 
zur Kapitalisierung der Welt beitragen lassen.117 Im Dienst des Kolonialhandels 
wird zugleich vor allem im niederländischen und deutschen Kontext rekru-
tiert. Neben Schiffsleuten und Abenteurer:innen kommen Leute, die vor ihrer 

113	 Vgl. van de Geijn-Verhoeven et al., Domestic Interiors, 2002: 131-134 (From Asia to the 
Cape).

114	 Davids, »It Is Us«, 2013: 90, Fn. 6. 
115	 Gilroy, Black Atlantic, 1993: 4. 
116	 Zur ihrem Wesen nach kooperativen Hafenarbeit und der Schwierigkeit, Hafenge-

genden zu kontrollieren, vgl. Linebaugh und Rediker, Hydra 2000: 181, 206.
117	 Vgl. Dooling/Worden, Slavery in South Africa, 2017: 121.



56 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Religionsverfolgung oder Hungersnöten aus Europa fliehen.118 Die unterschied-
lichsten Prekarisierten der Welt bilden allmählich eine neue, von der europäi-
schen Expansionspolitik geprägte Klassengesellschaft mit oftmals fluiden Bio-
grafien, in der sich verschiedene Stränge von Kolonialgeschichte, Ausbeutung, 
Komplizität und Widerstreit überlagern. 

Nun ist gerade die Geschichte des Kap von exemplarischer Relevanz für 
heutige Auseinandersetzungen um Critical Race Theories, weil sich hier auch 
die Messiness der kolonialen Verhältnisse so deutlich zeigt: Schon um 1800, als 
das britische Empire die Herrschaft der VOC ablöst und Cape Town zur Haupt-
stadt der Kap-Kolonie macht, differenziert sich der europäische Siedlerismus 
weiter aus; das südliche Afrika wird dabei immer mehr in die immanent wider-
sprüchliche kapitalistische Globalökonomie des 19. Jahrhunderts integriert.119 
In diesem unübersichtlichen Kontext etabliert sich schließlich eine damals 
neue, biologistische Ordnungsform des Rassismus mit entsprechenden Segre-
gationsgesetzen. Klassenunterschiede werden zunehmend rassifiziert; Haut-
farbe gerät zu einem zentralen Distinktionsmerkmal.120 Die von der britischen 
Kolonialmacht eingeführte Unterteilung der Bevölkerung in schwarz und weiß 
aber wird schon 1904 durch die erstmalige Einführung von Coloured ergänzt, 
weil der arbiträre Binarismus das Nachleben der Indik und Atlantik verknüp-
fenden Versklavungsgeschichte offenkundig überhaupt nicht abbildet.121 Ohne-
hin sind sich viele Leute in Cape Town zumindest darin ähnlich, ethnischen 
Zuschreibungen nicht zu entsprechen. 

They are neither English, nor French, nor Dutch. Nor do they form an 
original class as Africans, but a singular mix of all together which has 
not yet acquired a conscience, and is therefore almost impossible to 
be exactly represented.122

So beschreibt der in Boston geborene und in England aufgewachsene Robert 
Semple 1803 in einem Reisebericht die Bevölkerung von Cape Town. Was ihm 
als Zurückgebliebenheit erscheint, lässt sich wiederum als spezifische Präfigu-

118	 Zu den entsprechenden Migrationsströmen, ihren Ursachen und auch zu gemein-
samen Revolten von Versklavten und Schiffsleuten vgl. Bickford-Smith et al., Cape 
Town, 1999.

119	 Vgl. Adhikari, Predicaments, 2013: x. 
120	 Vgl. Bickford-Smith et al., Cape Town, 1999: 112; Haron, Early Cape Muslims, 2017: 

138; zur visuellen Technologie rassifizierender Differenzierung siehe auch Erasmus’ 
Kapitel »The Look«, Race Otherwise, 2017: 49-75.

121	 Vgl. Adhikari, Predicaments, 2013.
122	 Robert Semple, Walks, 1805: 26; zit. n. Bickford-Smith et al., Cape Town, 1999: 89.



57I. Apartheid

ration heutiger globaler Verflechtungen und Effekt unüberblickbarer, hetero-
gener Kreolisierungsprozesse bestimmen, die herrschenden Regierungs- und 
Repräsentationspolitiken widerstreiten.

Mit der Überlagerung unterschiedlicher Kolonisierungs- und Migrations-
bewegungen nämlich gehen soziale und kulturelle Beziehungsweisen einher, 
die die je konkreten Machtgefüge und Kategorisierungen potenziell sprengen. 
Tavern of the Seas wird Cape Town denn auch genannt, weil die Gegend — 
gerade District Six — wie eine transozeanische Kneipe in der Nähe des Hafens, 
später auch der Eisenbahnen, der Fisch- und anderer Fabriken, ›lose Leute‹, 
einen ›buntscheckigen Haufen‹, eine Art motley crew, versammelt.123 Denis-
Constant Martin beschreibt die lokale Bevölkerung mit Blick auf die Zeit vor 
den Zwangsräumungen von District Six als »extremely mixed including poor 
European migrants and African workers, American sailors and Asian shopkeep
ers, and of course a large number of coloured workers, traders and artisans. 
(…) most inhabitants shared the same pleasures and entertainments.«124 Im von 
einem Sprachengemisch, unterschiedlichen Religionszugehörigkeiten und kul-
turellen Praktiken, auch von Armut und Gewalt bestimmten »Fairy Land« woh-
nen mithin alle möglichen Leute durcheinander gewürfelt auf engstem Raum 
und leben oft Beziehungsweisen, Verwandtschaftsverhältnisse, die noch unter 
Apartheidbedingungen quer zu regierungspolitischen Unterscheidungen nach 
Hautfarben, Glaubensrichtungen, Herkünften verlaufen. Sie erinnern an die 
Hyperkomplexitäten kolonialer Geschichte, der schließlich auch das Apart-
heidregime Herr zu werden sucht.

»Apartheid flattened South Africa’s complex entanglement with Indian and 
South Atlantic Ocean histories into a racial category — Coloured«,125 so Eras-
mus’ Fazit. In ihrem Buch Race Otherwise unterstreicht sie, wie eine differen-
zierte Perspektivierung kolonialer Entwicklungen in Südafrika unsere Vorstel-
lungen von ›Kolonialität‹126 und Rassismus verkompliziert:

123	 Vgl. zur Tavern of the Seas Martin, D. C., Coon Carnival, 1999: 53; siehe auch Bick-
ford-Smith, The Origins, 1990: 35-38; Corrigall/Marsden, District Six, 2020: 13. Zu 
den fluiden Topografien von Durchgangsorten wie Seehäfen und Vergnügungsven
ues vgl. Meynen, Inseln und Meere, 2020: 365-366; zu transatlantischen ›motley 
crews‹ Linebaugh/Rediker, Hydra, 2000; zu umherziehenden Narren in der euro-
päischen frühen Neuzeit, ihren Verwandten, zudem Amslinger et al., Lose Leute, 2019. 
Zum ›buntscheckigen Haufen‹ siehe Marx, Das Kapital I, MEW 23, 1968: 268.

124	 Martin, D. C., Coon Carnival, 1999: 92.
125	 Erasmus, Race Otherwise, 2017: 6.
126	 Siehe Quijano, »Coloniality«, 2007.



58 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

The Indian Ocean can be thought of as an emergent epistemic space — 
a domain of lived experience that is configured by interconnected 
histories; by the exchange and movement of people, things and ideas; 
and by the circulation of technologies, communities and institutions; 
it is a space that enables critical inquiry into the normative ways of 
knowing.127

Gerade an den performativen Kulturtechniken zeigen sich die von Erasmus 
skizzierten heterogenen Fliehkräfte globalgeschichtlicher Fluchtlinien. Ent-
sprechend unentwirrbare Amalgamationen zitierter Repertoires spielen dabei 
mit arbiträren Binarismen, um sie zu verflüssigen.128 Das lässt sich exempla-
risch am kreolisierten Karneval zeigen. Ging es bislang um Kewpies mit ihrem 
Alltag und ihrem existenziellen Überleben verbundenes Dragging, soll nun ein 
temporärer Ausnahmezustand in den Blick rücken, der seinerseits zum Labor 
eines imagined elsewhere gerät und zugleich queere Auftrittsformen mobili-
siert. 

Karnevalisieren (Guys, Klopse, Atjas)

Um den 2. Januar, den tweede nuwe jaar, findet bis heute eine innerstädti-
sche Karnevalsparade zwischen dem vorwiegend muslimischen, während der 
Apartheid ebenfalls als Coloured klassifizierten Bo-Kaap, dem früher soge-
nannten Malay Quarter, und dem District Six statt.129 Sie stoppt vor christlichen 
Kirchen ebenso wie vor Moscheen und zeugt davon, wie auch die Religionszu-
gehörigkeiten quer durch die Familien der Beteiligten gehen. Die Parade läu-
tet eine zwei Monate dauernde Saison wöchentlicher Stadionwettbewerbe mit 
anschließenden Straßenpartys in den Townships ein, von denen im Unter-
schied zum offiziellen, im März stattfindenden Karneval weder etwas im Netz 

127	 Erasmus, Race Otherwise, 2017: 4; siehe auch Pearson, Indian Ocean, 2003.
128	 Zu nichtbinären Formen des Gendering in Südostasien vgl. etwa mit Blick auf die 

Bissu der sulawesischen Bugis als »transgender spiritual advisors« Davies, Gender 
Diversity, 2011; Gender and Sexual Plurality, 2018, Islamic Identity, 2019; siehe auch 
Ismoyo, Decolonizing Gender, 2020. Zu den aus Batavia verschleppten und am Kap 
der Guten Hoffnung versklavten Bugis vgl. Zeuske, Handbuch Geschichte der Sklave-
rei, 2013: 626. Vgl. zudem zur vielfältigen Kritik an der Binarisierung ›der anderen‹ 
etwa Lugones, Coloniality of Gender, 2023; Decolonial Feminism, 2010; Manchanda, 
Queering the Pashtun, 2014: 5.

129	 Zur Geschichte des Karnevals am Kap vgl. Martin, D. C., Coon Carnival, 1999; The 
Famous, 2010; Oliphant, Changing Faces, 2013; zur Musik Gaulier/Martin, Cape Town 
Harmonies, 2017. 



59I. Apartheid

noch in der Touristikwerbung zu finden ist. Heute fungiert dieser Karneval als 
Raumnahme von Leuten, die in den Townships wohnen und von ihren Vereinen 
mit Bussen in die Innenstadt gebracht werden. Im claiming the streets ist der 
heutige Karneval mit Kewpies Trümmerserie verwandt.

Aus New Year Parades soll er angeblich schon in den 1820er-Jahren her-
vorgegangen sein. In den 1830er-Jahren, im Zuge der Abolition, der Transposi-
tion von Sklaverei in Indentur und in neue Formen der Überausbeutung, wird 
der Karneval assoziiert mit einem neuen, postkolonialen Kalender, in dem auch 
die Erinnerung an die Emancipation, die Abschaffung der Sklaverei, und auch 
an jene Revolten fortlebt, von denen es kaum Quellen gibt. Ihre Spuren finden 
sich in jenem Karnevalsrepertoire, das sich genealogischen Vorstellungen ent-
zieht und stattdessen das Moment referenzieller Unterbrechung im Entwen-
den akzentuiert. Dieses Repertoire nun zeugt von einem kreolisierten Wissen 
um die verschränkte Zeitlichkeit und die Politizität des Zitierens und ist darin 
mit Kewpies dirty Dragging verwandt.

Um das zu zeigen, möchte ich von einer Zeichnung aus der South African 
Illustrated News von 1885 ausgehen, die mit »Street Scene — Emancipation 
Day« untertitelt ist. Die Zeichnung stammt von Heinrich Egersdörfer. Sie 

Abb. 6. Heinrich Egersdörfer: Street Scene — Emancipation Day. South African Illustrated 
News 1885: 580. National Library of South Africa, Cape Town.



60 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

steht im Kontext der damaligen Verbreitung des Zeitungswesens auch in den 
urbanen Zentren der Kolonien und der Illustrierten als Vorboten einer neuen 
bildbasierten Massenkultur, die den Karneval seit den 1880er-Jahren ver-
stärkt bestimmt. Der in Deutschland aufgewachsene Egersdörfer stellt Cape 
Town in seinen Straßenszenen als kreolisierte Kontaktzone dar. Gezeigt wird 
ein Spiel mit zwei lebensgroßen, weiß maskierten Puppen, die linke männ-
lich, die rechte weiblich kostümiert. Während die grotesk entstellte Gesichts-
maske der linken Puppe an einen Totenkopf erinnert, deutet die Nase der 
rechten eher auf eine Clownsmaske hin — zusammengelesen ergeben sie eine 
Art Januskopf. Die Puppenspieler erscheinen als Feuerwehrleute kostümiert, 
ebenso wie die sie begleitende Band. Ihre Gesichter und die der umstehen-
den Kinder kontrastiert Egersdörfer mit den weißen Puppenmasken. Die 
lachende, muslimisch gekleidete Familie im Hintergrund vereint alle mögli-
chen Schattierungen. So zeigt das Bild eine Art diverses acting in concert der 
Straße, deren Anlass die Konfrontation künstlicher Gesichter beziehungs-
weise komplementärer Figuren ist.

An Egersdörfers Bildunterschrift liest Martin eine Verbindung der Karne-
valszeit zu politischen Revolten ab.130 Denn diese Bildunterschrift schließt das 
Dargestellte mit der Abschaffung der Sklaverei kurz. Die prozessionsartigen 
Feiern zum Emancipation Day, am 1. Dezember 1834, die ihrerseits auf Paraden 
des Militärs oder Aufzüge der Heilsarmee zurückgreifen, gewinnen im Karne-
val — so bereits Martin — ein kreolisiertes Nachleben. Sie verknüpfen Puppen-
spiel, muslimische Tanzperformances, die Kalifa, und verkleidete Hausbesu-
che, wie man sie aus europäischen, ihrerseits karnevalisierten Winterbräuchen 
kennt.131 Dabei aber verschränken sich im zeitlich begrenzten, wiederkehren-
den Rahmen nicht einfach unterschiedliche performative Kulturen einer glo-
balisierten Crowd, sondern die Leute bringen eine spezifisch lokale, auf den 
politischen Kontext vor Ort bezogene Form des Versammelns hervor. Sie ›indi-
genisieren‹ das Zitierte, passen es den lokalen Verhältnissen an.

Egersdörfers Straßenszene wird nun von Martin mit dem traditionellen 
Beginn der Karnevalssaison von Cape Town am 5. November in Verbindung 
gebracht — dem in England und den britischen Kolonien gefeierten Guy Fawkes 
Day. Mit Puppenverbrennungen erinnert dieser Tag an die Niederschlagung 
eines Attentatversuchs gegen die Krone zu Beginn der britischen Expansion.132 

130	 Vgl. Martin, D. C., Coon Carnival, 1999: 33.
131	 Vgl. Martin, D. C., Coon Carnival, 1999: 31-34, 61-63, 89. 
132	 Zum Guy Fawkes Day, der Erinnerung an den Gunpowder Plot (1605) gegen den pro-

testantischen König Jakob I. von England und Irland und die Niederschlagung dieser 
Revolte, sowie zur spezifischen Transposition der Puppen in den Karneval von Cape 
Town vgl. Martin, D. C., Coon Carnival, 1999: 31-35. 



61I. Apartheid

Die Guys, wie die Puppen in Cape Town genannt werden, sind in Egersdörfers 
Straßenszene allerdings zur Attraktion aller möglichen Leute umfunktioniert, 
ohne dass die historische Referenz eine besondere Rolle zu spielen scheint. 
Diejenigen, die die Guys mitschleppen, zitieren aus dieser Perspektive weniger 
Fawkes als historische Persona; sie überführen das Zitat der Revolte vielmehr 
in eine spielerische Auftrittsform, der die ursprüngliche Verortung der Puppen 
offenbar egal ist. Die Guys können sowohl als Kolonial- als auch als rebellische 
Underdog-Figuren gelesen werden, über die die gesellschaftlichen Verhält-
nisse auf ambivalente Weise bearbeitbar erscheinen. So deutet die dargestellte 
Versammlungsform über das entleerte Zitat einer anderen Revolte auf die Ver-
handlung über das Uneingelöste politischer Versprechen vor Ort und zugleich 
auf die Feier neuer Bezugnahmen hin. 

Für 1886, das Jahr nach der Veröffentlichung von Egersdörfers Zeichnung, 
sind Riots und polizeiliche Maßnahmen gegen den Straßenkarneval überlie-
fert.133 Im 20. Jahrhundert wird er sukzessive organisiert und standardisiert. 
Von 1977 bis 1989, während öffentliches Auftreten zunehmend reglementiert 
wird, verbietet das Apartheidregime diesen Karneval in der Innenstadt durch 

133	 Vgl. Bickford-Smith, Ethnic Pride, 1995: 112-113.

Abb. 7. Karneval, Athlone Stadium, Cape Flats, 2019. Foto: Evelyn Annuß.



62 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

den Riotous Assembly Act. Heute ist er in anderer Weise der Crowd Control 
unterworfen. Inzwischen werden die Straßen durch Absperrgitter gesichert, 
um die Interaktion zwischen Kostümierten und Umstehenden zu steuern. Die 
Kaapse Klopse, wie die Kap-Karnevalsvereine heißen, treten inzwischen in 
jeweils standardisierten Kostümen und mit farblich passenden Fahnen auf, die 
oft bestehende Nationalfarben entwenden und diesen zugleich ihre Bedeutung 
etziehen; während die Gesangs-, Sketch- oder Marschwettbewerbe in den 
Stadien der Townships lokale Angelegenheit bleiben, gerät die innerstädtische 
Parade allmählich zum Teil des City Marketing.134 Verglichen mit alten Karne-
valsfotos, auf denen Matadore, Gorillas, Teufel etc., mithin Gewimmel an Mas-
keraden, zu sehen sind,135 wird der Auftritt der Klopse inzwischen also weitge-
hend durchdesignt.

134	 Zur Kritik an der Standardisierung des Karnevals vgl. Davids, »It Is Us«, 2013.
135	 Dank an Kenny Misroll und Angel Mustafa McCooper, die mir ihre private Samm-

lung an Fotografien von Gorillas, Indians, Teufeln und Matadoren und damit anderes 
Material als das in den Archiven gesammelte gezeigt haben. Zu den Bits and Pieces 
oder Odds and Ends, deren Namen aufs Dragging als Mitschleppen von Heteroge-
nem verweisen, vgl. Davids, »It Is Us«, 2013; Martin, D. C., Coon Carnival, 1999: 112.

Abb. 8. Atjas, Carnival, Hartleyvale Stadium, Observatory, Cape Town, undatiert. Kenny 
Misroll Private Collection (Cape Town).



63I. Apartheid

Die Erinnerung an lose Haufen kostümiert umherziehender Leute lebt 
allerdings in den Auftritten von Drag Queens und anderen Nebenfiguren fort, 
die den Klopse sekundieren: periphere, kleinere Gruppen, bewaffnet und mit 
Federschmuck, die stereotype Amerindian-Bilder aufrufen und ihrerseits von 
roten Teufels- oder weißen Fellfiguren begleitet werden. Die Atjas136 — mög-
licherweise die kreolisierte Abkürzung von Apaches — erinnern wie die Guys 
an den potenziellen Umschlag dieser Aufzüge in die Revolte und zitieren Figu-
ren des Indigenen. Dieses Playing Indian137 scheint der globalisierten modernen 
Massenkultur entnommen, also wie das Kolonialzitat der Guys wenig mit dem 
lokalen Kontext zu tun zu haben. Gerade dadurch aber sind die Atjas Gegen-
modell zum kolonialen Siedlerismus und zu rassistischen Indigenitätsvorstel-
lungen. Fiktive Bilder vom Aufstand andernorts aufrufend, erscheinen die Atjas 
als Komplement der glamourösen Drag Queens um Kewpie, die im Namen von 
Hollywoodschauspielerinnen wie Doris Day & Co. normierte Schönheitsideale 
weißer Weiblichkeit überaffirmieren und dadurch verflüssigen. Verwandt sind 
diese Darstellungsweisen darin, ein offenkundig neu erfundenes Anderswo 
zu imaginieren, um sich der Regierungsgewalt vor Ort zu widersetzen. Und 
diese Form performativen Transponierens ist auch mit der visuellen wie musi-
kalischen Signatur des früher sogenannten Coon Carnival verknüpft — einer 
lokalen Ausformung von dirty Facing, die gängige Lesarten von racialized Drag 
durcheinanderbringt, diese in kreolisierter Weise karnevalisiert. 

Dirty Facing (Jim Crow, Zip Coons)

In Cape Town wird offenbar schon Mitte der 1840er-Jahre T. D. Rices mit 
Blackface assoziierter Song Jump Jim Crow auf der Straße und in Bars gesun-
gen. Als Entreacte des US-amerikanisierten, bereits kreolisiert-europäischen 
Volkstheaters geht Rices noch folkloristisch anmutendes, in den 1830er-Jahren 
entstehendes Gesangs- und Tanz-Solo der komischen Figur dem später gro-
tesk standardisierten Genre der Minstrel Shows voraus, die in der zweiten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts über transkontinentale theatrical trade routes auch 
Cape Town erreichen und mit denen die Globalisierung der Unterhaltungs-
kultur beginnt.138 Gastspiele von Minstrel Shows, musiktheatrale Darstellun-
gen in groteskem Blackface, etwa einer Gruppe der Christy‘s Minstrels, gehen 

136	 Zu den Atjas, die ab Ende des 19. Jahrhunderts in Erscheinung treten, vgl. Martin, D. 
C., Coon Carnival, 1999: 93-94; Imaginary Ocean, 2008: 68-69.

137	 So mit Blick auf den US-amerikanischen Indianismus Deloria, Playing Indian, 2022. 
138	 Vgl. Balme/Leonhardt, Introduction und Special Issue Theatrical Trade Routes in 

Journal of Global Theater History 1.1, 2016; siehe zudem die von Cole und Davis her-



64 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

ab den frühen 1860er-Jahren dem Unterhaltungskino voraus und globalisieren 
die US-amerikanische Massenkultur.139 Im ausgehenden 19. Jahrhundert fol-
gen Auftritte schwarzer US-Performer:innen wie der Virginia Jubilee Singers 
um Orpheus M. McAdoo, deren Repertoire zwar auch an Minstrel-Genres 
anknüpft, die aber offenbar nicht in Blackface erscheinen.140

Blackface ist im US-amerikanischen Kontext zunächst eine rowdyhafte, 
(lumpen-)proletarische Theaterform des industrialisierten Nordens, die oft mit 
Plantagennostalgie — einem anderen, meist die gewaltförmige Überausbeu-
tung der Versklavten ausblendenden imagined elsewhere — spielt. Sie ist eine 
genuin urbane Angelegenheit vor allem des weißen, männlichen Industriepro-
letariats und wird später zur Auftrittsmöglichkeit schwarzer Performer:in-
nen unter Segregationsbedingungen. Als neu besetztes imaginäres Anderswo 
strahlt diese Darstellungsform schließlich über den Ozean aus. Der bauern-
schlaue, renitente und von der Plantage entlaufene Jim Crow, die kreolisierte 

ausgegebene Special Issue Routes of Blackface (The Drama Review 57.2) sowie Cole, 
Ghana’s Concert Party Theatre, 2001.

139	 Zur Geschichte der Christy’s Minstrels vgl. Davis, I Long for my Home, 2013.
140	 Vgl. Erlmann, A Feeling of Prejudice, 1988.

Abb. 9. T. D. Rice als Jim Crow, 1830er-
Jahre. Library of Congress, Washington, 
D.C. (2004669584).

Abb. 10. Zip Coon, Sheet Music, 1830er-
Jahre. Library of Congress, Washington, 
D.C. (00650780).



65I. Apartheid

komische Figur, die schon ab den 1830er-Jahren auch in London gefeiert wird, 
gewinnt schließlich am Kap Popularität.141 Rices Tramp wird zusammen mit sei-
nem urbanen Pendant Zip Coon, der Minstrel-Figur des Black Dandy, offenbar 
als Trickster-Persona des Unregierbaren gelesen.142 Am Kap wird US-ameri-
kanisches Blackface nicht nur vor weißem Publikum aufgeführt, sondern auch 
und gerade von jenem Teil der Bevölkerung entwendet, der in der rassistischen 
Hierarchie nicht eindeutig zuzuordnen ist. In diesem Kontext gerät Blackface 
zugleich zur Maske der Revolte.

Vermutlich zunächst über Sheet Music mit entsprechenden Coverdarstel-
lungen oder über singende Schiffsleute eingeschleust, ist der populäre Gas-
senhauer Jump Jim Crow jedenfalls offenbar zumindest in der Hafengegend 
schon da, bevor die nach dem US-amerikanischen Bürgerkrieg zunehmend 
rassistischen Shows die etablierten Bühnen des Kap erreichen. Jim Crow und 
Zip Coon, die den dunkel maskierten Arlecchino des europäischen Volkstheaters 
und seine Nachfahren mit transatlantischen mimetischen Formen fusionieren, 
kommen denn auch in der ab 1867 District Six genannten Gegend bereits ein 
Jahrzehnt nach der Emancipation als schon kreolisierte Figuren an.143 Zu diesem 

141	 Zu Jim Crow vgl. Lhamon, Raising Cain, 1998; Jump Jim Crow, 2003; zu dessen europä-
isch-volkstheatraler Vorgeschichte Rehin, Harlequin Jim Crow, 1975. Nyong’o nennt 
die Figur »darkened but clearly not African featured« (Amalgamation Waltz, 2009: 
110). Zu Minstrel Shows und Blackface vgl. Bean et al., Inside the Minstrel Mask, 1996; 
Chude-Sokei, The Last »Darky«, 2006; Cockrell, Demons, 1997; Lott, Love and Theft, 
1993; Meer, Uncle Tom Mania, 2005; Pickering, The Blackface Clown, 2003; Roedi-
ger, Wages of Whiteness, 1991; Taylor/Austen, Darkest America, 2012. Zum Zusam-
menhang von female impersonation und Blackface im Minstrel-Kontext vgl. Gar-
ber, Vested Interests, 1992: 267-303; Mahar, Behind, 1999: 343; Lott, Love and Theft, 
1993; Strausbaugh, Black Like You, 2006. Siehe zur Formentwicklung auch Annuß, 
Blackface, 2014; Racisms, 2024. Die multisignifikante Maske (Cockrell, 82; Roediger, 
116) steht im Gegensatz zur ›Vergesichtung‹ des bürgerlichen Theaters und seiner 
Bestimmung als Ausdrucksmedium; vgl. hierzu Belting, Faces, 2013: 63-83. Zur Kritik 
am »genre of the human« vgl. aus Perspektive US-amerikanischer Black Studies auch 
Jackson, Becoming Human, 2020: 23.

142	 Zu Zip Coon und Black Dandyism vgl. Miller, Slaves to Fashion, 2009. Gibbs liest Jim 
Crow als in der Maske des Harlekin (198) präfigurierten »surrogate underdog« (211) 
und »minstrelsy as a transatlantic genre« und auch als »part of the performance 
of revolutionary utopianism« (179, 180), siehe Temple of Liberty, 2014 (v. a. »Sparta-
cus, Jim Crow and the Black Jokes of Revolt«: 181-212). Zur frühen Verbindung von 
Blackface und antislavery music und der späteren Verbürgerlichung des Genres vgl. 
zudem Meer, Uncle Tom Mania, 2005, hier: 25.

143	 Zur Korrespondenz von Jim Crow und dem karibischen Jonkonnu vgl. Dillon, New 
World Drama, 2014: 218; Wynter, Sambos, 1979: 155); mit Blick aufs europäische Volks-
theater und den Arlecchino der Commedia auch Rehin, Harlequin Jim Crow, 1975: 685. 
Die »flexibility of the form« betonend, kritisiert er das Fehlen komparativer Pers-



66 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Zeitpunkt ist der Übergang zur Post-Slavery von Regularien gekennzeichnet, 
die den später sogenannten Jim-Crow-Verhältnissen in den USA, also einer der 
Apartheid vorausgehenden Form der Segregation, vergleichbar sind. In den 
1840er-Jahren, als der Sound das Kap erreicht, werden offenbar gerade die Ver-
sammlungsformen zum Emancipation Day mit dem Karneval kurzgeschlos-
sen. Blackface gerät zu dessen visueller Signatur, weil es mit Jump Jim Crow 
die transatlantisch-urbane Musik einer Neuen Welt begleitet und als Zeichen 
globalisierter massenkultureller Mobilität rezipiert wird. Unter den kolonialen 
Bedingungen vor Ort jedenfalls erscheint diese Musik als Sound der Revolte:

The frivolous coloured inhabitants of Cape Town, who take a holi-
day on the slightest pretext, indulged their peculiar notions in regard 
thereto by going about in large bodies dressed most fantastically, car-
rying »guys«, and headed by blowers of wind and players of stringed 
instruments, who evoked from their horrible monsters the most dis-
cordant and blatant noises that ever deafened human ears.144 

1886, im Jahr der Karneval-Riots, berichtet die Cape Times von kreolisierten 
Auftrittsformen umherschweifender Haufen in allen möglichen Verkleidun-
gen, die Puppen mit sich schleppen und ihre Umgebung lärmend terrorisie-
ren. Hier resonieren Minstrel-Zitat und karnevaleskes Repertoire. An Jump Jim 
Crow ließe sich die Kreolisierung musikalischer Formen nachzeichnen. An der 
heterogenen medleyartigen Musik, deren Rhythmuswechsel die chorischen 
und tänzerischen Einlagen im Rahmen des Karnevals von Cape Town bestim-
men, wird die Verschränkung unterschiedlicher Sounds und Moves umso deut-
licher.145 Marschbewegungen, beschleunigte polyrhythmisch eingesetzte Steps, 
gebeugte Knie, nach hinten verlagerte Hüften und isolierte Handstellungen 
amalgamieren Bewegungsmodi, die von den Körpern aus auf unterschiedli-
che Erdteile zugleich verweisen, ohne sich noch voneinander trennen zu las-

pektiven in der US-fixierten Forschung: »The blackface make-up (…) was also part 
of a folk tradition in which it had no racial connotation, a factor which may also 
help to account for widespread acceptance of minstrelsy.« (689) Zum metatheatra-
len Gebrauch früher Formen von Blackface vgl. auch Reed, P., Rogue Performances, 
2009: 21. 

144	 The Cape Times, Montag, 4. Januar 1886.
145	 Zur Spezifik kreolisierter (Karnevals-)Musik am Kap vgl. Gaulier/Martin, D. C., Cape 

Town Harmonies, 2017; Martin, D. C., Sounding, 2013, hier v. a.: 53-100. Zur Street 
Parade in der Innenstadt siehe unter anderem folgende Videoquellen: https://www.
youtube.com/watch?v=o1ItBWALzYc (24. September 2024); zum Wettbewerb im 
Athlone Stadion https://www.youtube.com/watch?v=ovjGp7nTFCc (24. September 
2024).

https://www.youtube.com/watch?v=o1ItBWALzYc
https://www.youtube.com/watch?v=o1ItBWALzYc
https://www.youtube.com/watch?v=ovjGp7nTFCc


67I. Apartheid

sen. Weniger in der Plantagennostalgie der Minstrel Shows also, denn in einem 
tanzbaren, kreolisierten Sound mag eine der zentralen Attraktionen jenes mit 
Jim Crow und Zip Coon assoziierten Musikimports in die Hafengegend von Cape 
Town bestehen. 

Die neue Musik, die dort schon Mitte des 19. Jahrhunderts — noch vor 
Beginn des US-amerikanischen Bürgerkriegs und dem damit verknüpften, 
zunehmend offensiv rassistischen Form- und Funktionswandel von Black-
face — zu hören ist, wird auch von Auftritten lokaler Musiker in burnt cork und 
grotesken Kostümen aufgegriffen und für die Unterhaltungsvenues in Hafen-
nähe adaptiert.146 Ab den späten 1880er-Jahren sind dann auch erste Karnevals-
clubs dokumentiert, die mit der lokalen Musikszene zusammenhängen und den 
neuen Sound ihrerseits verwenden. Im schließlich sogenannten »Coon Carni-
val« wird das Zitat US-amerikanischer Massenkultur kollektiv durch die Stra-
ßen tanzend in entsprechender Verkleidung etabliert. Dabei verliert die ras-
sistisch-zoomorphe Bezeichnung für schwarze komische Figuren am Kap ihre 
ursprüngliche Bedeutung.147 Stattdessen mag sich deren Assoziation mit dre-
ckiger Arbeit, mit rußbeschmierten Gesichtern hier unwillkürlich aktualisie-
ren.148 

Auch in diesem Sinn ist das Kap-Blackface als Dragging lesbar. Martin skiz-
ziert das in seiner Studie des lokalen Karnevals und dessen Clubs, der Klopse, 
anhand der Begriffsgeschichte. Dabei macht er auch auf das kreolisierte Nach-
leben des europäischen Volkstheaters, des karnevalesken Straßentheaters der 
Subalternen, und entsprechende klassenspezifische Korrespondenzen auf-
merksam:

Klopse refers to the origins of the troupes, when they were emana-
tions of social and sports clubs; it seems therefore perfectly legitimate 
to recycle this word in the 21st century. Most of the revellers, how-
ever, when speaking in English about themselves and the troupes they 
affiliate with, will still use the word »Coons« and some will talk about 
»Minstrels«. (…) While it is true that »Coon«, an abbreviation of racoon, 
became, in the first half of the 19th Century, associated with blackface 
minstrelsy and was given a racist meaning, one should not forget that 

146	 Vgl. Martin, D. C., Coon Carnival, 1999: 82.
147	 Zur südafrikanischen Transposition von »›coon‹, the fashion-conscious, urban, 

emancipated black male«, im Kontext nicht nur des Karnevals, sondern auch der 
Urbanisierung von Zulu-sprechenden Wanderarbeitern vgl. Erlmann, Spectatorial 
Lust, 1999: 143. 

148	 Zum Zusammenhang von dunkler Harlekin-Maske und dreckiger Arbeit vgl. Riha, 
Commedia dell’arte, 1980: 29.



68 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

words may have a life of their own and that, when they travel, their 
meanings change. The signification a word has in the United States 
cannot and should not be considered as the only signification a word 
can have in English. In South Africa, the understanding of »Coon« was 
totally transformed and came to signify the main character and the 
main mask in the New Year festivals (…). As for »Minstrels«, those who 
object even to this word should be reminded that there were minstrels 
in Europe long before Europeans set foot in North America, and that 
they were jesters, jugglers, story tellers, singers and dancers whose 
»acts« were tightly intertwined with carnivalesque traditions …149 

Aus Martins Perspektive eignet sich der Blackface-Import nicht als Karikatur 
der schwarzen Kap-Bevölkerung, zeugt vielmehr von der Möglichkeit, diese 
Maske neu zu besetzen. Tatsächlich gehört die offenkundig künstliche, gro-
teske Schwärze nicht dem Genre performativer Imitatio an. Schließlich wird 
die Popularität von Blackface wie das Bild der Indians über das Kino aktuali-
siert. Spätestens mit Alan Crosslands 1929 erstmals in Cape Town gezeigtem 
frühen Tonfilm The Jazz Singer, der Al Jolson in Blackface präsentiert, wird die 
kreolisiert-diasporische karnevaleske Maske bestimmend für den Kap-Karne-
val.150 Dragging als tanzendes Mitschleppen betrachtend, scheint sie hier auf 
ein imaginäres, globalisiertes Anderswo zu verweisen. »Through the mask of 
the Coon, they have located themselves within the Black Atlantic«,151 so Mar-
tin. Damit unterstreicht er, dass Blackface am Kap Trickster-Figuren einer US-
amerikanischen, nichtweiß gelesenen Moderne zugeschrieben wird und damit 
Gilroys Befund auch für Cape Town stützt: »blackness can sometimes connote 
prestige rather than the unadorned inferiority of ›bare life‹«.152 Ans Kap trans-
poniert, spiegelt Blackface zudem das Whiteface der Guys, der im Karneval 
mitgeführten, bereits etablierten Puppen. So wird es zum ambivalenten Zei-
chen des Widerstreits eines urbanen, nach Hautfarben so einfach nicht dif-
ferenzierbaren zusammengewürfelten Haufens an Leuten, der sich potenziell 
gegen die lokal herrschenden kolonialrassistischen Verhältnisse richtet. 

149	 Martin, D. C., Chronicle, 2007: 2-3. Zur Begriffsverwendung vgl. auch Oliphant, Chang
ing Faces, 2013: 68; Thelwell, Exporting Jim Crow, 2020: x.

150	 Zur Rezeption von The Jazz Singer in Cape Town vgl. Martin, D. C., Imaginary Ocean, 
2008: 69. Zum diasporischen Gebrauch von Blackface als Zeichen einer anderen, 
»non-white modernity« Brühwiler, Blackface in America and Africa, 2012, hier: 141; 
Martin, D. C., Invincible Darkies, 2010, hier: 439.

151	 Martin, D. C., Imaginary Ocean, 2008: 72.
152	 Gilroy, Postcolonial Melancholia, 2005: 37.



69I. Apartheid

Blackface am Kap kann auch anders gelesen werden. Zunächst von eng-
lischsprachigen Bühnendarstellungen im späten 19. Jahrhundert für ein bri-
tisches Kap-Publikum ausgehend, befindet Chinua Thelwell in Exporting Jim 
Crow: »Any intellectually responsible explanation for the popularity of black-
face minstrelsy must acknowledge the highly racialized worldview of the Cape 
and Natal colonists.«153 Doch die Verhältnisse sind komplexer als die während 
der Jim Crow-Ära in den USA zementierte Color Line. Bereits die niederlän-
dische Vorgeschichte kolonialer Expansion im asiatischen Raum vom Kap aus 
bringt die Schwarz-Weiß-Raster des britischen Empire durcheinander. Die von 
Thelwell als Indikator von Anti-Blackness begriffene Popularität der Minstrel-
Gastspiele verkompliziert sich sowohl vor dem Hintergrund der Kolonialkon-
kurrenz als auch der kulturellen Verflechtungen der Subalternen. Es bedarf 
daher transozeanischer, quer zu den zeitgenössischen US-amerikanischen 
Verhältnissen verlaufender Perspektivierungen.

»Minstrelsy was globalized because of the increasing influence of Ameri-
can culture on nations such as imperial Britain (…). It was also globalized by the 
appropriation of the form by colonized black nations and communities eager to 
engage and construct a transatlantic conversation between and among diffe-
rent black populations«,154 unterstreicht Chude-Sokei in The Last »Darky«. Und 
auch Dillon plädiert für die Reflexion transatlantischer Entanglements: 

I would posit the temporal priority of an Atlantic performance tra-
dition and argue that American minstrelsy overwrites a history of 
colonialism and anti-colonial revolt as well, replacing and erasing 
this broader geopolitical frame with one of nationalism and racism in 
which a white/black binary secures the force of white creole nation-
alism. Ironically, both nineteenth-century blackface minstrel per-
formers and twentieth- and twenty-first century scholars of blackface 
minstrelsy have emphasized minstrelsy’s status as one of the earliest 
indigenous American musical and theatrical forms.155 

153	 Thelwell, Exporting Jim Crow, 2020: 35. Dillon hebt demgegenüber die Heterogeni-
tät des transatlantischen Publikums im kolonialen Kontext hervor: »ordinances not-
withstanding, blacks were admitted to the theatre on a regular basis and made up an 
active part of the audience« (New World Drama, 2014: 141). Blackface im Cape Town-
Karneval, so wiederum Martins Lesart, sei eher »an incarnation of modernity in the 
world of entertainment during the second half of the nineteenth century, as well as 
the personification of a form of cultural miscegenation shaped by relations of domi-
nation.« (Coon Carnival, 1999: 174) 

154	 Chude-Sokei, The Last »Darky«, 2006: 141.
155	 Dillon, New World Drama, 2014: 248.



70 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Nun sind die kapkarnevalesken ›Coons‹ nicht in dem bürgerlich-kolonialen 
Theaterkontext situiert, den Thelwell untersucht. Als Zeichen eines urbanen, 
kreolisierten imagined elsewhere betrachtet, gerät anstelle der von Thelwell 
beschriebenen darstellungsrassistischen Repräsentationsfunktion die umge-
bungsbezogene, environmentale, Dimension des kreolisiert indigenisierten 
Blackface in den Blick. Dessen Gebrauch am Kap nämlich transponiert das 
Figurative ins Ornamentale.156 

Nach dem Zusammenbruch der Apartheid wird Blackface durch Glitzer-
Make-ups ersetzt, die meist den ganzen Kopf bedecken. Im Bild von zwei D6 
Raw-Supporters, aufgenommen während eines Karnevalswettbewerbs im 
Publikumsbereich des Athlone Stadium, demonstrieren sie die Zugehörigkeit 
zum Club und erinnern zugleich entfernt an die Verwandtschaft zum Glamour-
Drag Kewpies. Die Metamorphose von Blackface in glitzernde Ornamente 
dekolonisiert nun nicht einfach eine überkommene Tradition, sondern liefert 
den Ausblick auf einen für den Blackface-Gebrauch in Cape Town bereits zuvor 
bestimmenden Formaspekt. Denn die ornamentalen, den Kopf umfassenden 
Glitter-Make-ups akzentuieren anstelle des Gesichts die jeweiligen Outfit-

156	 Zu lokalen, kreolisierten Formen der Ornamentalisierung vgl. mit Blick auf die Ver-
wendung asiatischer Designs in Cape Town van de Geijn-Verhoeven et al., Domestic 
Interiors, 2002: 134.

Abb. 11. Mr. Raw & Mr. Raw, Carnival, Athlone Stadium, Cape Flats, 2019. Foto: Evelyn Annuß.



71I. Apartheid

Farben der Klopse, lassen es mithin im kollektiven Ensemble verschwinden; 
es geht also um die Bezugnahme auf die soziale Umgebung und nicht um die 
Gesichtsmaske in ihrer Repräsentations- beziehungsweise Entstellungsfunk-
tion.157 Als ›Second Skin‹ stellt die Schminke keine Person dar, verweist statt-
dessen auf die anderen Tanzenden im Schlepptau und macht so den Karne-
val zu einer Art performativem Commoning — das Recht, kollektiv aufzutreten, 
einklagend. 158 Darin korrespondieren die karnevalesken Straßenszenen mit 
dem Dragging von Kewpies Posse im zerstörten District Six. 

Facialen Lesarten widerstreitend, wird am karnevalesken Glitter-Defacing 
jenes andere Theater ›minderer‹, nichtrepräsentativer Mimesis, das sich 
im alten Europa dem hegemonialen Darstellungsregime widersetzt und die 
Geschichte respektabler Bühnendarstellungen trotz der angeblichen Vertrei-
bung des Harlekin weiterhin latent begleitet,159 als entfernt verwandtes lesbar. 
Zwar wird es zunächst in den Minstrel Shows rassistisch entwendet. Vielleicht 
aber scheinen in dieser volkstheatralen, genealogisch unterbrochenen Unter-
strömung des Karnevals unabsehbare Allianzpotenziale across time and space 
auf. Denn das Kap-Blackface verleiht der klassenspezifisch konnotierten dunk-
len Maske des Komischen in der präkolonialen europäischen Commedia eine 
Art glamourös-kreolisierte survie.160 

Die ornamentalen Masken, die tänzerisch-musikalische Darstellungen 
begleiten, erinnern entsprechend an »eine tendenziell ordnungssprengende, 
exzessive Mimesis«161 und deren Formkonstanzen bedrohende Vervielfältigun-
gen. So bestimmt zumindest Friedrich Balke, den Begriff des Minderen positiv 

157	 »Der Kopf gehört zum Körper, aber nicht das Gesicht. Das Gesicht ist eine Oberflä-
che«, so Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 1992: 233.

158	 Zur »zweiten Haut« als modernem Oberflächenphänomen, das den »key signifier of 
cultural and racial difference« vom Fleisch entkoppelt, vgl. — im Zusammenhang mit 
Josephine Baker — Cheng, Second Skin, 2013, hier: 7. 

159	 Vgl. für den europäischen Kontext Münz, Das »andere« Theater, 1979.
160	 Zur performativen Transposition der ruralen komischen Figur, dem Bergamo-Dialekt 

sprechenden, verrußt-verdreckten Arlecchino, vgl. Rehin, Harlequin Jim Crow, 1975. 
Möglicherweise allerdings ruft die Bezeichnung der komischen Figur in der euro-
päischen Commedia, des Zanni, auch den Namen schwarzer Sklaven im mittelalter
lichen Islam (Zanj) auf.

161	 Balke, Mimesis zur Einführung, 2018: 18; mit Blick auf die Reflexion ›tänzerisch-musi-
kalischer Darstellung‹ bei Koller, Die Mimesis der Antike, 1954, hier: 120. Vgl. auch 
Benjamins Bestimmung des Mimetischen im Rekurs auf den Tanz (Benjamin, Lehre 
vom Ähnlichen, II.1, 1991: 204-210). Zur Kritik an ethnografischen Fremdheitspro-
duktionen im Diskurs über exzessive Mimesis vgl. zum Collège de Sociologie, einem 
der Referenzpunkte von Balkes Mimesisdiskussion (Balke, »Ähnlichkeit und Ent-
stellung«, 2015) allerdings Eidelpes, Entgrenzung der Mimesis, 2018, hier: 125. Zum 
Potenzial exzessiver Mimesis, dem Kolonialismus »das Rüstzeug mimetischen Ver-



72 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

konnotierend, Mimesis im performativen, generativen und somatischen Sinn 
und damit gerade nicht als Repräsentation, als petrifizierte Imitatio. Indem 
Balke die konstitutive ›Dirtiness‹ des Mimetischen betont, akzentuiert er den 
referenziellen Exzess und das Affektive von Darstellungsweisen, die die bür-
gerlich-anthropozentrische Begriffsprägung que(e)ren. Implizit greift Balke auf 
Gilles Deleuze’ und Félix Guattaris Rede vom Minoritär- oder Nomandisch-
Werden zurück, um unvorhersehbaren wie ›parasitären‹ Aneignungen von 
Darstellungsformen nachzugehen, die vermeintlich gesicherte Selbstverhält-
nisse in Frage stellen.162 Balke unterstreicht bereits die »Messiness«163 solcher 
Bezugnahmen, das heißt, ihre letztlich unkontrollierbare referenzielle Multi-
direktionalität. 

Was hier als konstitutiv für mimetische Praktiken beschrieben wird, 
reflektiert der Karneval von Cape Town als kreolisierte Kulturtechnik, sich 
ähnlich zu machen.164 Die karnevaleske Transposition von Blackface auf die 
Straßen einer kolonialen Hafenstadt wie Cape Town und deren Nachleben lie-
fert somit den Ausblick auf die Fähigkeit der Leute, auf anderswo — über die 
unmittelbare Umgebung hinaus — Bezug zu nehmen und zugleich um die Dif-
ferenz zum vorausgehenden Kontext zu wissen. Insofern sind Atjas wie Coons 
in Cape Town immer schon im reflexiven Sinn — im Wissen um die Uneinigkeit 
mit der Maske — indigenisiert. Nur bleibt diese dem Kap-Karneval inhärente 
Einsicht verstellt, wenn man von der generellen Repräsentationsfunktion der 
Maske ausgeht und ihre rassistische Aufladung im US-amerikanischen Kontext 
umstandslos auf anders situierte Gebrauchsformen projiziert. 

Am dirty Facing dieses Karnevals, das ein Zitat globalisierter Massenkultur 
lokal entwendet und resignifiziert, zeigt sich so perspektiviert eine spezifische 
Rezeptionsdisposition. Das kreolisierte Blackface-Zitat sperrt sich gegen jenen 

mögens abspenstig zu machen«, vgl. demgegenüber Taussig, Mimesis und Alterität, 
2014: 326.

162	 Vgl. zum Minoritär-Werden Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 1992: 396; hierzu 
Balke, »Ähnlichkeit und Entstellung«, 2015: 269.

163	 Zur »essenziellen Messiness der Bezugnahmen auf das jeweils Andere einer Kultur« 
und ihrer autoritätsunterminierenden Funktion siehe Balke, Mimesis zur Einführung, 
2018: 16; zu deren Kraft, im Ähnlichen ein Unähnliches zu erzeugen, auch, Mimesis 
und Figura, 2016: 37-44; hinsichtlich des entsprechenden Mimesisverbots für Sub-
alterne in der griechischen Antike: »Ähnlichkeit« 2015: 265; zur ordnungssprengen-
den Dimension siehe zuletzt Balke/Linseisen, Mimesis Expanded, Einleitung: 2022: 
12. Hierbei geht es mithin um mehr als die von Puar betonte »messiness of identity« 
(Terrorist Assemblages, 2007: 212). 

164	 Zum (›post-postkolonialen‹) Ähnlichkeitsdenken siehe auch Kimmich, Ins Ungefähre, 
2017: 141; Bhatti/Kimmich, Ähnlichkeit, 2015: 26 — im Bezug auf Samir Amins Forde-
rung nach einem »right to be similar« (Amin, Spectres of Capitalism, 1998: 42).



73I. Apartheid

»faceism«,165 der die Maske notwendig anthropomorphisiert und das Groteske 
überhistorisch und unabhängig von seiner Umgebungsbezogenheit, von sei-
nem Gebrauch, als immer gleiche rassistische Entstellung des ›eigentlichen‹ 
Gesichts begreift. So stellt dieses spezifisch situierte Blackface-Zitat jene Les-
arten infrage, die der hegemonialen Kontrolle der Referenzen eine Art Super-
power zuschreiben. Es macht das Potenzial des ›Reappropriierens‹ und damit 
die Verwandtschaft zu anderen Formen potenziell widerstreitenden Draggings 
deutlich.

Blackface, Moffies

1940, ein Jahr vor Kewpies Geburt, beschwert sich ein anonymer Leserbrief 
in der Cape Standard vom 9. Januar über die Drag Queens und den Karne-
val. »Moffies«, heißt es in diesem offenen Brief, »should be in a hospital or 
some similar place, away from the public«.166 Das polizeiliche Plädoyer für 
deren Internierung wird so begründet: »They are sexually abnormal — herma-
phroditic in a pitiable condition, physically and mentally; the very thought of 
them should be repulsive to all but the scientists.« Dabei werden sie — »almost 
sick with disgust« — mit dem innerstädtischen Straßenkarneval in Verbin-
dung gebracht, der den Drag Queens als Vortänzerinnen eine besondere Rolle 
zuweist und an die Schnittstelle zwischen temporärem Ausnahmezustand und 
queeren Alltagspraktiken erinnert. Die lokale Bezeichnung Coon Carnival auf-
greifend, wird nun im zitierten Brief auf Blackface als racial Drag und auf des-
sen Verwandtschaft zu Gender Bending verwiesen: Moffie Konserts, also Drag 
Shows, und Coon Carnivals würden die angebliche Primitivität der Coloureds 
bestätigen und damit europäische Superiorität suggerieren. 

Der Brief, gezeichnet von »Coloured Student« und damit als Sprachrohr 
der educated classes inszeniert, ist als Symptom puritanisch-bürgerlicher Anru-
fungen durch das Kolonialregime lesbar, sich respektabl zu repräsentieren. Mit 
der Abgrenzung von queeren, devianten Auftrittsformen, die die bestehenden 
Klassifikationen durcheinanderbringen, wird zugleich das hegemoniale Darstel-
lungsdispositiv affirmiert. Der Brief verdeutlicht nicht zuletzt die klassenspezi-
fische Gewaltförmigkeit jener Episteme, die dem Beharren auf angemessener, 

165	 Weigel, »Das Gesicht als Artefakt«, 2013: 11. Zur benjaminschen Gedankenfigur ent-
stellter Ähnlichkeit und Formen des Defacing vgl. auch Weigel, Grammatologie der 
Bilder, 2015, hier: 267; siehe zudem Macho, Vorbilder, 2011: 291-316.

166	 Coloured Student: »Slashing Attack on Coloured Coons. I don’t Like Them and Give 
My Reasons. ›Disgusting and Degrading Festivals‹«, Cape Standard, 9. Januar 1940: 3; 
zit. n. Martin, D. C., Coon Carnival, 1999: 118.



74 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

respektabler (Selbst-)Darstellung zugrunde liegt. Es geht in diesem Brief nicht 
nur darum, sich von Darstellungen des vermeintlich Minderen abzugrenzen. 
Es geht um die Angst vor Auftrittsformen, die als »too slippery (…) to police«167 
erscheinen und einem unkontrollierbaren Haufen loser umherziehender Leute 
zugeschrieben werden, mit denen sich nicht ordentlich Politik machen lässt. So 
zeugt der Brief davon, wie das koloniale Teilen und Herrschen in das Darstel-
lungsverständnis einwandert und in den Ruf nach der Polizei umschlägt. 

Nun bleibt gerade die Forderung, die Drag Queens wegzuschließen, nicht 
unwidersprochen: »The information that Coloured Student gives about their 
sex is indeed enlightening (…) and it is apparent that he must have taken a lot 
of trouble to obtain information«.168 Gegen den Strich gelesen, liefert die hier 
sarkastisch kommentierte Verschränkung von Gender Bending und Blackface, 
der öffentlichen Auftritte von vermeintlich dirty bodies und dirty faces, den Aus-
blick auf die Verwandtschaft von Queering und Kreolisierung. Was oft als gegen-
sätzlich gehandelt wird — Drag als geschlechterpolitisches, gegenhegemonia-
les Empowerment und dekonstruktive Praxis, Blackface als hegemonial-rassisti-
sches Defacement — erscheint mit Blick aufs Kap als verwandt. Darauf deutet die 
möglicherweise älteste Zeitungsquelle hin, die einen Drag Queen-Auftritt wäh-
rend des Kap-Karnevals beschreibt: »He is dressed in burlesque female attire, 
and carries a tiny parasol. His voice is carried away by the wind but his antics 
draw periodical bursts of delight from the spectators as he rolls his white eye-
balls or prances up and down«,169 heißt es in Coloured Coons’ Gay Carnival, ver-
öffentlicht in der Cape Times am 3. Januar 1930. Im Karnevalskontext situiert, 
verbinden sich darin Gender Bending und das ins Mimische übersetzte Zitat von 
Blackface. Insofern ist die von Coloured Student vorgenommene Verknüpfung 
nicht aus der Luft gegriffen; sie ist nur falsch, invektiv und identitär, besetzt.

Spätere Quellen machen die Verwandtschaft von Drag und Blackface 
explizit. »PHA 3155 CT Coons 005« lautet die Signatur eines Fotos, das sich 
in der National Library of South Africa in Cape Town findet und bisher wohl 
nie veröffentlicht worden ist. Die Signatur verweist auf die frühere Bezeich-
nung des ab dem 19. Jahrhundert so genannten lokalen »Coon Carnival«. Das 
Foto wiederum zeugt von einem queeren Umgang mit Blackface, der an Kew-
pies Drag-Szene erinnert. Aufgenommen wird das Bild von einem namenlo-
sen Fotografen, angeblich am 4. Januar 1961, vor den Forced Removals. Auf der 
Höhe der heutigen St. George Mall zeigt es im Hintergrund die Wale Street, 
die District Six und das muslimisch geprägte Bo-Kaap verbindet — und damit 

167	 Lhamon, Jump Jim Crow, 2003: 23.
168	 F. Robertson: »Our Readers’ Views on Coons«, Cape Standard, 16. Januar 1940: 4. Vgl. 

Martins Zusammenstellung weiterer Quellen in Chronicles, 2007.
169	 Coloured Coons’ Gay Carnival, Cape Times, 3. Januar 1930.



75I. Apartheid

die von der Apartheid mehrheitlich als Coloured klassifizierte Bevölkerung der 
Innenstadt. Es handelt sich um ein Pressefoto für die Cape Times, die erste, 
seit 1876 existierende Tageszeitung im südlichen Afrika. Der Winkel scheint 
nicht ganz stimmig, weil er die Beziehung der Gezeigten verunklart. Offenbar 
denn auch unveröffentlicht geblieben, ist das Foto gewissermaßen als Abfall 
im Archiv gelandet. Es hat eine gänzlich andere Sammlungsgeschichte als die 
Bilder von Kewpie. Entsprechend fehlt das Wissen um die Leute, die das Foto 
zu sehen gibt. Dieser Mangel an Biografischem aber ermöglicht es gerade, 
von den Auftrittsformen, statt von unseren nachträglichen Projektionen auf 
die Abgebildeten auszugehen. Das Karnevalsbild rückt eine unbekannte Drag 
Queen in den Vordergrund, von der man nicht wissen kann, ob ihr Gender Ben-
ding wie bei Kewpie alltägliche Praxis oder auf den Karneval beschränkt ist, 
ob sie sich als queer identifiziert. Dieser »trouble to obtain information« ver-
deutlicht, dass die Grenzen zwischen Karneval und queerem Kap-Alltag nicht 
so klar zu ziehen sind.170 Wenige Jahre vor Kewpies Foto aufgenommen, zeugt 

170	 Vgl. demgegenüber die These vom Karneval als temporalem Ausnahmezustand bei 
Bachtin, Rabelais, 1995; Rang, Historische Psychologie des Karnevals, 1983.

Abb. 12. Carnival, Cape Town, Wale Street, Ecke St. George, frühe 1960er-Jahre, vermut-
lich Honolulu Dainty Darkies. National Library of South Africa, Cape Town (PHA 3155 CT 
Coons 005).



76 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

der Bildausschnitt bereits von einer Form mimetisch-tänzerischen Mitschlep-
pens — einer Form transgressiver, das Körperbild überschreitender Referenz-
bildungen. Die abgebildete Drag Queen scheint gewissermaßen den Zug der 
in Minstrel-Anzügen kostümiert Tanzenden mitzuziehen. Das Foto setzt mit-
hin auch in diesem Sinn Dragging als Mitschleppen in Szene, vielleicht weniger 
das Gravitationale als das Glück kollektiven Auftretens akzentuierend. Was die 
Drag Queen und die anderen Tanzenden im Schlepptau nun visuell verbindet, 
ist die ihnen gemeinsame Maske: eine spezifische Form von Blackface, das die 
Funktion des späteren Glamour-Make-ups vorwegnimmt. Das Bild verschränkt 
Dragging und Blackfacing vor dem Hintergrund der komplizierten Geschichte 
(post-)kolonialer Ausbeutung und sie begleitender Reinheitspolitiken des Tei-
lens und Herrschens, die den kreolisierten Karneval von Cape Town bestimmt. 

Ihr Körper ist im Moment der Aufnahme offenkundig in Bewegung. Man 
sieht nur das linke Bein. Das Kleid gibt ihre breiten Schultern und ihre mus-
kulösen Arme zu sehen. Vor ihrem Bauch scheint sie, schräg aufgerichtet, das 
Gewicht aufs Standbein verlagernd, einen dunklen Tüllrock zu schwenken. Der 
Kopf ist mit einer Art Haube bedeckt. Ihr Outfit, das die recycelten Frauenklei-
der ins Glamouröse übersetzt, steht im Gegensatz zu den karnevalistischen 
Männeranzügen der schräg und mit etwas Abstand hinter ihr Tanzenden — 
einem offenbar gerade im Sprung begriffenen, ein Bein nach vorne werfen-
den Voorloper, einem Vortänzer, mit Top Hat und Dirigierstab, den Kindern 
mit ihren Sonnenschirmen und ein paar Erwachsenen dahinter. Zugleich kor-
respondiert ihr geschminktes Gesicht mit den Masken der anderen Tanzen-
den: Ihr rechtes Auge und der Mund sind in weiß überbetont; das linke Auge 
und die Nasenpartie wiederum sind schwarz übermalt. Doch die Referenz auf 
Hautfarbe, die die grotesken Masken in US-amerikanischen Minstrel Shows 
als verzerrendes, abwertendes De-facement bestimmt, wird hier durch ein-
ander berührende oder kreuzende Fluchtlinien im Foto und über dessen Rand 
hinaus ersetzt. Potenziell dezentrieren diese Fluchtlinien die Betrachtung und 
verbinden dabei die Drag Queen — trotz ihrer räumlichen Distanz — mit den 
ebenfalls geschminkten Leuten dahinter. Drag und Karneval sind hier auf spe-
zifische Weise verknüpft: durch ornamentalisierte Gesichtsmasken, die Augen 
und Mund im Spiel mit weißer und schwarzer Schminke nicht einfach gro-
tesk überbetonen, sondern sie in eine andere Konstellation jenseits stereoty-
per Darstellungsentstellungen übersetzen und die losen Verbindungen zwi-
schen den Körpern exponieren. So tritt die von visuellen Gegensätzen wie 
Fluchtlinien und rhythmischen Resonanzen bestimmte Relation der Auftre-
tenden deutlich hervor. Durch ihre spiegelverkehrte ornamentale Gesichtsbe-
malung korrespondiert die Drag Queen im Bild von der Wale Street mit dem 
dahinter tanzenden Voorloper; die komplementäre Schminke lässt die beiden 
erscheinen, als ob sie den Rest der Tanzenden, mit denen sie den überbeton-



77I. Apartheid

ten Mund gemeinsam haben, als losen Chor mitnehmen. Es ist, als habe der 
Sound, zu dem die Leute im Moment der Aufnahme getanzt haben und den wir 
beim Betrachten des Fotos nicht mehr hören können, in der Schminke eine Art 
visuelles Echo.

Gemeinsam stellen diese Leute das Spiel mit möglichen, auch asigni-
fikanten Bezugnahmen dar.171 Ihre ins Bild gesetzte, über den einzelnen Kör-
per hinausweisende und der Repräsentationsfunktion entzogene Auftrittsform 
exponiert das relationale, in die Umgebung ausstrahlende, das berührende 
Moment des Karnevals, der sich der Apartheid noch mittels Blackface poten-
ziell widersetzt. Im Bild nämlich erscheinen die ›lebenden Ornamente‹ eher 
als Affekttrigger massenweisen Versammelns, denn als Instrument abwerten-
der, verzerrender Nachahmung.172 Und genau diese affektive Funktion allegori-
siert die Figur der Drag Queen, an der sich die Verwandtschaft von queerer und 
kreolisierter Mimesis zeigt.173

Geschlechtergeschichtlich betrachtet wird der Kap-Karneval eher als eine 
homosoziale Angelegenheit wahrgenommen; traditionell treten hier vor allem 
Männer in stereotypisierten Rollen auf, während Frauen, zumindest in der 
Überlieferung, lange Zeit primär für die Infrastruktur sorgen, mithin weitge-
hend unsichtbar bleiben.174 Von der Karnevalshistoriografie werden die Drag 
Queens aus diesem Kontext oft fast gänzlich verdrängt und bestenfalls als 
schwule Randfiguren behandelt.175 Aus gegensätzlicher Perspektive wiederum 

171	 Hier geht es also um eine gemeinsame Praxis und deren Politizität, nicht um die bloße 
Ontologisierung des Mitseins; vgl. demgegenüber Nancy, Être singulier pluriel, 2013.

172	 Vgl. im Zusammenhang mit lebenden Ornamenten der Weimarer Zeit Kracauers 
These von der Wurzellosigkeit des Ornamentalen (Das Ornament der Masse, 1977 
(*1927): 59). 

173	 Vgl. zur Prominenz der Drag Queens im Karneval Moffie van Hanover Park, ein popu-
lärer Karnevalssong (Pacey 2014: 111) in kreolisiertem Afrikaans — hervorgegangen 
aus Melahu, der transatlantischen »lingua franca« der Kolonialzeit (Willemse, Afri-
kaans, 2018), und am Kap zunächst auf Arabisch von deportierten südostasiatischen 
Intellektuellen verschriftlicht (Worden et al., Cape Town, 1998: 127; zur verwendeten 
Bugis-Schrift: Groenewald, Slaves, 2010). Zur queeren Kap-Variante Gayle vgl. Oli-
vier, From Ada, 1995; siehe auch Luyt, Gay Language in Cape Town, 2014. Im Kap-Afri-
kaans klingen Wörter aus dem Malaysischen, dem lokalen Khoikhoi, isiXhosa, isiZulu 
etc. an und verschränken sich mit niederländischen, portugiesischen und englischen 
Brocken. 

174	 Zur Rolle von Frauen im lokalen Karneval vgl. Baxter, Continuity and Change, 2001; 
Oliphant, Changing Faces, 2013: 86-92; siehe zu den Drag Queens auch Pacey, Emer-
gence, 2014: 118-122.

175	 Vgl. hinsichtlich der weitgehenden Ausblendung der Karnevals-Drag Queens exem-
plarisch Martin, D. C., Coon Carnival, 1999; Thelwell, Exporting Jim Crow, 2020. Siehe 
demgegenüber Tucker, Queer Visibilities, 2009; Chetty, A Drag, 1995.



78 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

werden die im Karnevalskontext als Moffies bezeichneten Drag Queens oft 
allzu schnell der queeren Community-Geschichte subsumiert. So perspekti-
viert, geht entweder die Figur oder ihre Umgebung verloren. Durch alle Kritik 
am Karneval, an seiner Komplizität, seiner Homosozialität etc. hindurch aber 
scheint gerade mit dieser Figur das queere Potenzial kreolisierter Auftrittsfor-
men auf. Das zeigt sich umso deutlicher in der Konfrontation mit kolonialapo-
logetischen Formen essenzialisierender Selbstrepräsentation und ihres genea-
logischen Anspruchs. 

Reenacten

Die Geschichte propagandistischer, den Siedlungskolonialismus legitimieren-
der Massenspiele beginnt in Südafrika 1910, zu jener Zeit, als der Straßenkarne-
val visuell bereits von Blackface bestimmt wird. In diesem Jahr wird die South 
African Pageant of Union mit über 5.000 Beteiligten aufgeführt.176 Südafrika 
läutet das Zeitalter politischer Massenspiele also entsprechend früh ein. Prä-
sentiert werden nostalgische Bilder der Kolonialgeschichte. Als Urszene dient 
Jan van Riebeecks Landung in der Tafelbucht 1652. Das Gros des Publikums 
mag eine Vorlage dieser niederländisch beflaggten Szene gekannt haben: ein 
historistisches Gemälde von Charles Davidson Bell aus dem Jahr 1851, auf dem 
van Riebeeck im Kreis seiner Soldaten zu einer im Bild weiter unten verorte-
ten Gruppe ›Eingeborener‹ spricht. Jedenfalls basiert die szenische Beglaubi-
gung des »Herrenvolks« und seines territorialen Anspruchs darauf, die kolo-
niale Darstellung der Ankunft van Riebeecks am Kap durch die bildende Kunst 
nachträglich zu theatralisieren. Was als Re-enactment erscheint, ist performa-
tive Nachahmung repräsentativer Herrschaftsbilder — die physische Darstel-
lung des kolonialen Imaginären. 

An den kolonialaffirmativen Massenspielen mit ihrem wechselvollen poli-
tischen Hintergrund, der je nach Bedarf anders akzentuiert wird, zeigt sich 
das gänzlich andere Darstellungsregister des beschriebenen Kap-Karnevals 
umso deutlicher: die Differenz zwischen repräsentativen, vom Bild ausgehen-
den, propagandistischen Darstellungen einerseits, die das Performative latent 
halten sollen, und tänzerisch-mimetischen Auftrittsformen andererseits, die 
der herrschenden (Darstellungs-)Politik widerstreiten, potenziell in Revolten 
umschlagen. Davon zeugen die weiteren für Südafrikas politische Geschichte 

176	 Zur Geschichte der südafrikanischen Pageants vgl. Kruger, The Drama, 1999: 23-47; 
mit Blick auf das van Riebeeck-Festival von 1952 und die latent gehaltenen Kolonial-
konkurrenzen: Witz, Apartheid’s Festival, 2003; siehe auch Witz, Eventless History, 
2006, u. History, 2009. 



79I. Apartheid

so bestimmenden Reenactments und lebenden Bilder. 1938 wird die burische 
Massenmigration ins Landesinnere als Großer Trek in folkloristischen Kos-
tümen prozessionsartig performt. 1952 findet unter Apartheidregie das van 
Riebeeck-Festival zur Feier der dreihundertjährigen Kolonialgeschichte von 
Cape Town statt, über das unterschiedliche Vergangenheiten verhandelt und 
vermittelt werden sollen. Das zeigt sich an der Darstellung der Cape Malay 
Community, wie der Commissioner of Coloured Affairs im Innenministerium 
I. D. du Plessis die muslimisch-kreolisierte Bevölkerung nennt. Als Subkategorie 
von Coloured bestimmt, wird ihnen eine regierungskonforme gemeinsame 
Gründungsgeschichte zugeschrieben, die mit der Ankunft von Sheikh Joseph 
1694 am Kap beginnen und als Beglaubigung des inzwischen etablierten neuen 
Klassifikationssystems dienen soll. Die Pageant ist, wie an dieser Darstellung 
deutlich wird, Teil einer ebenso komplizierten wie erfundenen Brauchtums-
pflege, die vermeintliche kulturelle Wurzeln essenzialisiert und sortiert, um die 
Apartheidpolitik der Gegenwart zu legitimieren. Dabei sollen die ›Malays‹ als 
Surrogat Afrikaans-Brauchtumspflege leisten. »Together with their language 
the Cape Malays have lost any songs which their forefathers may have brought 
from the East«,177 behauptet du Plessis bereits in seiner Studie The Cape Malays 
aus den 1940er-Jahren. In der Blütezeit der Apartheid greift er entsprechend 
auch in den lokalen Karneval ein, um ihn zum Instrument regierungspolitischer 
Kooptation zu machen. Die ›Malays‹ sollen das ›Cooning‹ der Straße durch die 
apartheidkonforme Darbietung von nederlandse liedjes, von ›althergebrachter‹ 
Afrikaans-Kultur, ersetzen. 

Der zunehmend reglementierte Karneval wird so zur umkämpften Form 
kollektiven Auftretens. Gerade das kreolisiert-karnevaleske, mit Dragging ver-
knüpfte Blackface, das sich weder genealogisch einpassen lässt noch referen-
ziell kontrollierbar erscheint, gerät in Widerstreit zur Apartheidpolitik. Black-
face wird vom Regime also nicht affirmiert, sondern möglicherweise gerade 
wegen der ›unheimlichen‹ Verwandtschaft von südafrikanischen Coloureds 
und US-amerikanischen Schwarzen — von kreolisierten Leuten mit relativen 

177	 du Plessis, The Cape Malays, 1972: 40, zur Abgrenzung von karnevalesken Auftritts-
formen: 41. I. D. du Plessis ist an der Planung der Group Areas beteiligt, mit denen 
die als nichtweiß eingestufte Bevölkerung unter anderem aus District Six vertrieben 
wird, während das Bo-Kaap auch auf seine ›volkskundliche‹ Initiative hin als Malays 
Quarter bestehen bleibt; vgl. zur Kritik, Jeppie, Historical Process, 1986/87. Zu du 
Plessis’ Rolle bei der Reglementierung des Karnevals während der Apartheid vgl. 
Gaulier/Martin, D. C., Cape Town Harmonies, 2017: 7-8; Coon Carnival, 1999: 120. Vgl. 
demgegenüber zu den ›Malays‹ und der muslimischen Geschichte des Kap Erasmus, 
Race Otherwise, 2017: 110-112; Haron, Early Cape Muslims, 2017; zur Historizität und 
Fluidität der Klassifikationen auch Jeppie, Reclassifications, 2001; Jephta, On Familar 
Roads, 2015.



80 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Privilegien innerhalb der Kap-Hierarchie beziehungsweise im globalen Zusam-
menhang — abgelehnt.

Später bringt die Maske in der Tat die Rezeption der offiziösen Propaganda-
spiele durcheinander. Am 3. Februar 1988, wenige Jahre vor seinem Zusammen-
bruch, versucht das Apartheidregime südafrikanische Kolonialgeschichte in der 
Kapprovinz zu reinszenieren. Am für Blankes, also sogenannte Weiße, reser-
vierten Strand von Mossel Bay wird nun anstatt der Ankunft van Riebeecks die 
500-Jahrfeier der Landung von Bartolomeu Dias — mithin der portugiesischen, 
bereits vor der VOC am Kap gelandeten Kolonialmacht — aufgeführt und in ein 
Tableau vivant übersetzt. Im von Marie Hamman konzipierten Spektakel wer-
den intrakoloniale Spannungen kurz vor dem Ende der Apartheid noch einmal 
neu ausgetragen und eingehegt. Leslie Witz beschreibt, »what made spectators 
gasp in astonishment«:178 Angesichts des inzwischen breiten Boykotts durch die 
von der Apartheid ausgegrenzte Bevölkerung und der politischen Reibereien im 
Vorfeld der Veranstaltung wird die Rolle der von Vanessa Kruger inszenierten 
»Khoi Group« notgedrungen von weißen Darstellenden nachgespielt — ausge-
stattet mit Afroperücken, Lederkleidung und dunkler Schminke.179 So trifft die 
Dias-Figur bei ihrer Ankunft an der Küste auf Khoikhoi-Impersonators, die an 
karnevaleskes Blackface erinnern. In dem historischen Moment, in dem ›die 
anderen‹ im Repräsentationsspektakel der Apartheid nicht mehr mitspielen, 
gerät das Schwärzen des Gesichts, Notlösung der Herrschenden, zum Irrita-
tionsmoment. Das Darstellungsdispositiv vorhergehender Reenactments, die 
seit den 1910er-Jahren weiße Vorherrschaft in Massenspektakeln demonstrie-
ren, ist damit infrage gestellt. Denn die offenkundig arbiträre Maske, mit dem 
sogenannten Coon Carnival der ›Coloureds‹ assoziiert, unterläuft im Reenact-
ment die szenisch erfundene Gründungsgeschichte der Apartheid — den Ges-
tus, es sei so gewesen und müsse auch so weitergehen. 

Unfreiwillig erscheint das als Reenactment geframte lebende Bild bei aller 
Formdifferenz verwandt mit jenen grotesk-ornamentalen Maskenformen, die 
im kreolisierten, die US-amerikanische Massenkultur zitierenden Karneval 
der Brauchtumsfolklore und ihrem kolonialen Imaginären mit einem allegori-
sierten, offenkundig künstlichen imagined elsewhere begegnen. Hier zeigt sich 
zugleich ein grundlegender Unterschied zwischen minderer Mimesis und den 
Erfordernissen propagandistischer Repräsentation: Queere, kreolisierte Auf-
trittsformen wissen um die Gemachtheit der Darstellung und um die Möglich-

178	 Witz, History, 2009: 151. Vgl. auch Witz, Eventless History, 2006.
179	 Siehe die inzwischen im Bartolomeu Dias Museum, einer Dependance der Western 

Cape Archives, aufgetauchten und mit Bildbeschriftungen versehenen Fotoserie der 
Pageant von 1988. Als Khoi Group sind verzeichnet: Debby und Penny Kruger, Emile 
Scheepers, Albert Brand, Niels Marx und Corrie Coetzee. 



81I. Apartheid

keit anderen, potenziell uneinhegbaren Bezugnehmens — um das, was das pro-
pagandistische Reenactment verdrängt. Entsprechend eignet sich die regime-
konforme Darstellungsweise 1988 nicht, um ›Ureinwohner:innen‹ essenzialis-
tisch ins Bild zu setzen und das koloniale Legitimationsnarrativ zu bestätigen. 
Kurz vor dem überfälligen Zusammenbruch der Apartheid haben vermeintli-
che Nachstellungen, die die Geschichte von der kolonialen Landung bis zum 
Sieg der National Party als straighten Erfolg repräsentieren sollen, ohnehin 
ausgedient; die Form der Darstellung aber kann die propagandistische Funk-
tion auch deshalb nicht erfüllen, weil der antifolkloristische Straßenkarneval 
am Kap mit seinem ornamentalisierten Blackface nicht einfach temporärer, 
die Herrschaftsverhältnisse aber letztlich zementierender Ausnahmezustand 
ist. 1988 zeugen die verkleideten Blankes mit geschminkten Gesichtern und 
entsprechenden Perücken vielmehr noch davon, dass auch die Brauchtums-
folklore der Apartheid letztlich kreolisiertes Dragging ist. Demgegenüber stel-
len die Carnival Coons ebenso wie die Carnival Moffies — so auch ein Bild aus 
den frühen 1990er-Jahren von Mogamat Kafunta Benjamin180 in harlekinesker 

180	 Zu Mogamat Benjamin vgl. Smith, Remembering Kafunta, 2024; als moffie voorloper, 
als Karnevalsvortänzerin in Drag, vgl. Oliphant, Changing Faces, 2013: 36. Siehe auch 
Mogamat Benjamin Collection (Ben.180), District Six Museum Archive.

Abb. 13. Mogamat Kafunta Benjamin (r.) und unbekannte Person, Carnival, Nähe Green 
Point Track, Cape Town, undatiert, um 1990. Melvyn Matthews Private Collection (Cape 
Town).



82 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Begleitung auf dem Weg zum Karneval — die Arbitrarität von Klassifikationen 
performativ aus. 

*

Nun geben weder die beschriebenen Karnevals- noch Kewpies Drag-Szenen 
Ausblick auf eine andere Form politischer, gar revolutionärer Organisation; aber 
diese queeren, kreolisierten Auftrittsformen zeugen immerhin von der Mög-
lichkeit, einander anders als identitär zu begegnen. Die Welt kreolisiere sich, 
»le monde se créolise«,181 so Glissant in den 1990er-Jahren auf die longue durée 
kolonialer Gewaltzusammenhänge antwortend. Seinen Befund von der Kreoli-
sierung der Welt bringt er nach dem Ende des Kalten Kriegs mit dem Zusam-
menbruch der Apartheid in Verbindung. In Südafrika ruft er entsprechend, wie 
gezeigt, produktive Fortschriften hervor. Glissant selbst versieht diesen Befund 
damals mit einer dringlichen, heute schmerzhaft aktuell erscheinenden und 
auch anderswo brauchbaren Warnung vor dem politischen Zerstörungspoten-
zial des Identitären. Wenn es dem ANC nicht gelänge, dass Zulus, Schwarze, 
Coloureds (»les Métis«), Inder:innen und Weiße in Südafrika friedlich zusam-
menlebten, werde etwas für unser 21. Jahrhundert bedroht oder gar verloren 
sein, »de notre avenir, avenir des humanités que nous représentons« — »für 
unsere Zukunft als menschliche Gemeinschaften«.182 Sich auf den politischen 
Umbruch und die Niederlage des Apartheidregimes in Südafrika beziehend, 
warnt Glissant angesichts anhaltender gewaltförmiger Ungleichheitsverhält-
nisse und des Auseinanderdriftens von Partikularinteressen im Zuge weltwei-
ter Neoliberalisierung nach dem Kalten Krieg bereits in den 1990er-Jahren vor 
einer »Wiederkehr des Identitären«.183

181	 Glissant, Introduction, 1996: 15; vgl. auch Kultur und Identität, 2005: 11. Zur retrospek-
tiven Problematisierung siehe bereits Erasmus: »I disagree that ›the world is creo-
lising‹ (…). In my reading, Glissant suggests the world might be a better place were 
its inhabitants to consider themselves in Relation.« (Creolization, 2011: 649) Mbembe 
greift Glissants These mit Blick auf die Lebensbedingungen von Prekarisierten auf 
und reformuliert sie: Die Welt werde schwarz (Kritik der schwarzen Vernunft, 2014: 
11).

182	 Glissant, Introduction, 1996: 24; Kultur und Identität, 2005: 21.
183	 Glissant, Kultur und Identität, 2005: 51. Siehe zur Kritik an den uneingelösten Ver-

sprechen der Rainbow Nation durch die Freeborn, etwa Chikane, Breaking a Rain-
bow, 2018; Wa Azania, Rainbow Nation, 2014, New South Africa, 2018; zu generationa-
len Differenzen auch Newman/DeLannoy, After Freedom, 2014: 69-91. Zum Ende der 
Apartheid und der Ankunft des Neoliberalismus vgl. Godsell, Colour of Capital, 2018, 
hier: 53; Houston et al., Paradise Lost, 2022.



83I. Apartheid

Heute scheint die Symbolpolitik der Herrschenden nicht nur globaler 
›Dekreolisierung‹ zu dienen, sondern die Welt sich erneut zu faschisieren. Der 
vielerorts rechte Backlash und die autoritäre Transformation kontrollgesell-
schaftlichen Regierens lassen das Polizeiliche, neue Nationalismen, Rassismen 
und ›anti-genderistische‹ Sexualpolitiken184 proliferieren. Dazu bedienen sich 
die genannten Symbolpolitiken ihrerseits des Karnevalesken. Um die Pro
blematik des Identitären genauer in den Blick zu nehmen, möchte ich im fol-
genden Kapitel den historischen Schauplatz wechseln und NS-Propaganda als 
Paradigma und Präfiguration moderner Trennungspolitiken und autoritärer 
Reinheitsfantasien ausleuchten. Denn diese Politiken und die sie begleiten-
den Fantasien reagieren bereits in spezifischer Weise auf das, was Glissant die 
Kreolisierung der Welt nennt. Mein Ausgangspunkt ist zunächst eine Kewpies 
Auftritt und den skizzierten Karnevalsbildern komplementäre, im Atelier auf-
genommene Drag-Szene.

184	 Zur Kritik vgl. Butler, Who’s Afraid, 2024. Zum Begriff der Kontrollgesellschaft vgl. 
Deleuze, Postskriptum, 1993.



84 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Abb. 14. Eva Braun, vermutlich im Atelier Heinrich Hoffmann, ca. 1928/29. Abfotografie aus Brauns 

Privatalbum. Nachlass Heinrich Hoffmann, Bayerische Staatsbibliothek, München (hoff-333).



II. NS 

Entbarbarisieren

»ich als Al Jolson« ist das private, schwarz-weiße Albumfoto handschriftlich 
übertitelt. Das Bild zeigt eine lachende weiße Frau in Drag, die sich als ein 
anderer inszeniert — im Männeranzug, mit geschwärztem Gesicht und krau-
ser Perücke. Ihr »ich« scheint in der nachträglichen Beschriftung fraglos, wird 
souverän im Modus des Als-ob präsentiert und hierbei sauber getrennt vom 
Namen des ›anderen‹, von Al Jolson.185 Auf der weißen, nicht näher verortba-
ren Wand im Hintergrund ist ihr Schattendouble in leichter Schräglage wie 
beim Tanzen zu sehen, während der aufgerichtete, etwas steif wirkende Kör-
per im Moment der Aufnahme gar nicht in Bewegung zu sein scheint. Auf ein-
fachen Holzdielen posiert hier jemand für die Kamera, die Arme ausgebreitet, 
das Gewicht auf den vorderen Fuß verlagert.

Offenkundig handelt es sich um eine Nachstellung. Angespielt wird auf ein 
ikonisches Filmstill. Die hier abgebildete Geste, die Haltung der Arme, zitiert 
The Jazz Singer von 1927 mit Al Jolson in der Hauptrolle. Das Foto erinnert an 
dessen gestisches Repertoire, wie es etwa in einem Werbeplakat dieses ersten 
offiziell vertriebenen, auch in Cape Town rezipierten Tonfilms betont wird. Das 
zitierte Backstage Movie inszeniert Vaudeville-Musik als kreolisierten Melting 
Pot und schließt zugleich schwarze Darstellende visuell aus.186 Blackface ist 
darin Darstellungsmittel eines Kantorsohns aus streng religiöser Familie, der 
von den Bars im prekarisierten Lower Manhattan, der Gegend vor allem ver-
armter osteuropäischer Jüd:innen, über das Vaudevilletheater zum Broadway 

185	 Die Bildüberschrift spielt in spezifisch karnevalesker Weise mit der Gedankenfigur 
rhetorischen Gesichtsverleihens, vgl. hierzu Menke, Prosopopoiia, 2000; anknüpfend 
Annuß, Elfriede Jelinek, 2005; siehe auch Chase, Giving a Face to a Name, 1986: 82-112 
(in: Decomposing Figures); de Man, Autobiography, 1979; Hamacher, Unlesbarkeit, 
1988.

186	 Zur prominenten Kritik des Films vgl. Rogin, Blackface, White Noise, 1996; siehe dem-
gegenüber die Lesarten von Chude-Sokei, The Last »Darky«, 2006: 97-104; Kelman, 
Acoustic Culture, 2006; Lhamon, Raising Cain, 1998: 102-115.



86 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

kommt. Der Plot spielt für die hier diskutierte Aufnahme zusammen mit der 
Biografie des in der Bildüberschrift angeführten Darstellers durchaus eine 
Rolle. Jedenfalls scheint die Abgebildete Jolsons Gestus in einer Mischung aus 
verlegenem und hämischem Lachen nachzustellen.

Abb. 15. Werbeplakat, 
The Jazz Singer, 1927. 
William Auerbach-Levy, 
Bridgeman Images.

Jackie Rabinowitz wird im Film als kreolisierte Figur eingeführt, die in New York 
mit Ragtime aufwächst und gegen den Willen des Vaters schließlich zum Star 
avanciert. Gespielt von einem der berühmtesten zeitgenössischen Blackface-
Darsteller, wird sie über dessen Biografie beglaubigt und vermarktet. Als Asa 
Yoelsen im damals russischen Srednik geboren, steigt Jolson selbst vom Sohn 
eines Kantors zur US-amerikanischen Entertainment-Ikone auf. Jolsons filmi-
sches Alter Ego gehört gewissermaßen zur nächsten Generation, in der sich 
die Geschichte von migrantischem Ostjudentum und schwarzer Musik in einer 
neuen Massenkultur verschränken. Diese Verschränkung nun greift das Foto 
am Vorabend der Machtergreifung durch die Nazis auf. 

Vom beschriebenen Foto aus, Gegenstück zur freundlich-provozieren-
den Drag-Szene Kewpies und dessen verschwörerischem Lachen in wider-



87II. NS 

streitender Pose, möchte ich hier zunächst den potenziell invektiven Gebrauch 
von kreolisierten Auftrittsformen in den Blick nehmen. Denn die offenkun-
dig gestellte Studioaufnahme ließe sich durch die Bildüberschrift hindurch als 
stereotype Ins-Bild-Setzung einer fingierten Äquivalenzkette187 des Ressenti-
mentalen, von allen möglichen ›anderen‹, lesen: als »Widerspiel«188 zur minde-
ren Mimesis, als pejorative ›falsche Projektion‹, um Theodor W. Adornos und 
Max Horkheimers Formulierung aus Elemente des Antisemitismus zu entwen-
den. Über die Bildüberschrift nämlich verortet sich dieses Dragging zumindest 
nachträglich in der nationalsozialistischen Propaganda. Daher ist es Ausgangs-
punkt meines mit dem NS beschäftigten zweiten Kapitels, das den Kurzschluss 
von Gender Bending und Blackfacing als Reaktion auf die längst kreolisierten 
Verhältnisse in der deutschen Zwischenkriegszeit liest und Darstellungsfor-
men in Unterhaltungskultur, Propaganda und Kulturwissenschaft nachgeht. 
Als Kehrseite der im Foto aufscheinenden ›wilden Paarungen‹,189 von Gender 
Bending und Color Bending, einer auch in Europa längst globalisierten Mas-
senkultur wird sich hierbei die Erfindung einer eigenen Nazi-Moderne erwei-
sen. Diente das erste Kapitel dazu, queer-kreolisierte Auftrittsformen im Kon-
text der Apartheid als praktisch gewordene kritische Theorie zu lesen, zielt 
dieses Kapitel darauf, an einem anderen dirty Dragging Fluchtlinien ausgren-
zenden Abwertens, von Exotismen und fingiertem Eigenen zu untersuchen.

Braun

2011 wird das Bild in den zeitgenössischen neuen Medien skandalisiert.190 Als 
vermeintlich sensationeller Fund zirkuliert es seitdem als obszöne Illustration 
nationalsozialistischer Anti-Blackness im Internet; Blackface gilt dieser Rezep-
tion als ikonisches, überhistorisches Zeichen eines immergleichen Rassismus. 

187	 Vgl. mit Fokus auf die Instituierung der Volksfigur Laclau, On Populist Reason, 2005. 
Zur gegenwärtigen rechten Konstruktion von Äquivalenzketten vgl. für den deutsch-
sprachigen Kontext Wielowiejski, Identitarian Gays, 2020; siehe auch die übrigen 
Artikel in Dietze/Roth, Right-Wing Populism and Gender, 2020; Dietze, Sexueller 
Exzeptionalismus, 2019.

188	 Adorno/Horkheimer, Dialektik der Aufklärung, 1969: 196.
189	 Vgl. zur entsprechenden Umschreibung unabsehbarer Regelverstöße Menke, Ein-

fälle, 2021: 16, 131.
190	 Siehe https://www.thestranger.com/slog/archives/2011/03/09/eva-braun-in-

blackface; https://www.washingtonpost.com/blogs/blogpost/post/eva-braun-
in-never-before-seen-images-creepily-even-intimately-familiar/2011/03/14/
ABBHLiU_blog.html; https://www.tabletmag.com/sections/news/articles/eva-
braun-in-blackface (5. September 2024).

https://www.thestranger.com/slog/archives/2011/03/09/eva-braun-in-blackface
https://www.thestranger.com/slog/archives/2011/03/09/eva-braun-in-blackface
https://www.washingtonpost.com/blogs/blogpost/post/eva-braun-in-never-before-seen-images-creepily-even-intimately-familiar/2011/03/14/ABBHLiU_blog.html
https://www.washingtonpost.com/blogs/blogpost/post/eva-braun-in-never-before-seen-images-creepily-even-intimately-familiar/2011/03/14/ABBHLiU_blog.html
https://www.washingtonpost.com/blogs/blogpost/post/eva-braun-in-never-before-seen-images-creepily-even-intimately-familiar/2011/03/14/ABBHLiU_blog.html
https://www.tabletmag.com/sections/news/articles/eva-braun-in-blackface
https://www.tabletmag.com/sections/news/articles/eva-braun-in-blackface


88 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Das Bild erscheint als appropriatives racialized Dragging. So erzählt das im 
Netz oft auf 1937 datierte Foto auch etwas über heutige Rezeptionsbedingun-
gen, die entkontextualisierte Verfügbarkeit von Archivmaterial und Rückpro-
jektionen heutiger Diskurse, die lokale und historiografische Verortungen aus-
blenden. Die Aufnahme aber funktioniert komplizierter als ihre Rezeption. Sie 
steht im Kontext der damals längst international geprägten Weimarer Massen-
kultur und schließt Blackface in Drag und den Verweis auf eine jüdische Figur 
über die Bildüberschrift auf spezifische Weise kurz.

Das Foto zeigt eine damals unbekannte junge Fotolaborantin, die ab 1945 
und damit erst postum, zur öffentlichen Figur gerät. Aufgenommen offenbar in 
München, entsteht es dem Katalog der dortigen Staatsbibliothek zufolge kurz 
nach dem deutschen Filmstart von The Jazz Singer um 1928/29. Vom Archiv wird 
es nachträglich mit einer zusätzlichen Erläuterung versehen — »in Faschings-
kostüm«.191 Als Abfotografie aus einem Album findet sich das Bild mit der genann-
ten Überschrift im Nachlass Heinrich Hoffmanns, der zum Zeitpunkt der Auf-
nahme bereits die visuelle NS-Politik, insbesondere die Führerdarstellungen, 
prägt.192 Gemacht wird das Foto also offenbar in dem Atelier, das die Ästhetik von 
Nazi-Organen wie dem Völkischen Beobachter bestimmt — und vermutlich von 
jenem Fotografen, der damals schon für die antisemitische Wochenschrift Auf 
gut deutsch verantwortlich ist und das Bildimperium der Nazis prägt. 

Die frontal, leicht von oben aufgenommene und professionell gestaltete 
Aufnahme zeigt Eva Braun, die in Hoffmanns Atelier später Hitler kennenlernen 
und bis 1945 aus der offiziellen visuellen Politik der Nazis ausgeblendet bleiben 
wird.193 Vor diesem Hintergrund gelesen, lässt die nur für den Privatgebrauch 
vorgesehene Aufnahme nach ihrer Verwandtschaft mit späteren Propaganda-
darstellungen fragen, in denen die Minstrel-Maske und die Inszenierung der 
Kolonisierten auseinandertreten; denn Blackface wird im NS, wie sich genauer 
zeigen wird, als groteske Maske vor allem mit geschlechterpolitischen und 
antisemitischen Ressentiments kurzgeschlossen und so als Schreckbild der 
Kreolisierung Europas mobilisiert.194 

191	 Siehe Fotoarchiv Heinrich Hoffmann, Bayerische Staatsbibliothek: https://bild-
archiv.bsb-muenchen.de/metaopac/search?id=bildarchiv13167&View=bildarchiv (5. 
September 2024).

192	 Vgl. Hoffmanns um dieselbe Zeit aufgenommene, komplementäre Postkartense-
rie (Herz, Hoffmann und Hitler, 1994: 92-137), die den zukünftigen Führer bei der 
stummfilmartigen Gestenprobe zeigt und die von Bert Brecht so genannte Theatralik 
des Faschismus (Brecht, GBA 22.1: 561-569) vor Augen stellt. 

193	 Zur Biografie von Eva Braun, die mit 17 Fotolaborantin bei Heinrich Hoffmann wird, 
vgl. Görtemaker, Eva Braun, 2010.

194	 Vgl. zur europäischen Kreolisierung Gutiérrez Rodríguez/Tate, Creolizing Europe, 
2015; Gutiérrez Rodríguez, Archipelago, 2015.

https://bildarchiv.bsb-muenchen.de/metaopac/search?id=bildarchiv13167&View=bildarchiv
https://bildarchiv.bsb-muenchen.de/metaopac/search?id=bildarchiv13167&View=bildarchiv


89II. NS 

Das Foto mit der genannten Bildüberschrift stammt aus Brauns Privatal-
bum. Die inzwischen weltweit vermarktete und so schließlich für Wirbel im 
Netz sorgende Vorlage findet sich als Bild 27A in Album 33 der 35 von US-
amerikanischen Soldaten konfiszierten Alben, die nach 1945 in den National 
Archives (Washington, D.C.) landen.195 Die Aufnahme selbst ist sichtlich kura-
tiert. Von oben rechts sorgfältig ausgeleuchtet, spielt sie mit Brauns schrägem 
Schattenwurf. Der mag ein wenig an den Cake Walk, vielleicht auch an Plakate 
von Friedrich Wilhelm Murnaus Nosferatu — Eine Symphonie des Grauens (1922) 
oder an Darstellungen von der Schwarze-Schmach-Kampagne gegen franzö-
sische Kolonialsoldaten im Ersten Weltkrieg erinnern — an die bildpolitisch 
inszenierten Heimsuchungen deutscher Weiblichkeit durch dunkle Wesen.196 
Der Schatten Brauns im Hintergrund ruft mithin noch Visualisierungen aus der 
Weimarer Zeit auf, die mit Antisemitismus und Rassismus assoziierbar sind. 
Im Unterschied dazu aber zitiert das Körperbild der grinsenden Braun weder 
antijudaistische noch kolonialrassistische Stereotype, sondern im Namen Al 
Jolsons genau jene Maske, die in Cape Town als Gegenbild der Verhältnisse 
mobilisiert wird. Blackface wird nun auch im Foto von Braun als das Zeichen 
transozeanischer Massenkultur lesbar.197 Nur handelt es sich hier um ein Drag-
Bild, das auf die Formierung einer spezifischen visuellen Politik unter neuen 
politischen Bedingungen vorausdeutet und daher als rechte Karnevalisierung 
gelesen werden kann. 

Brauns Cross Dressing in Blackface, im Fotoatelier Hoffmann aufgenom-
men, wird offenbar zusammen mit der Bildüberschrift während der NS-Zeit 
noch einmal abfotografiert und so — gewissermaßen aus dem Backstage-
Bereich der Macht — wie ein privates Erinnerungsfoto wieder in Hoffmanns 
Bilderschmiede zurückgesendet. Entsprechend funktioniert »ich als Al Jolson« 
gerade nicht als einfache, als rassistische Repräsentation, als Abwertung dunk-
ler Haut. Braun in Drag verleiht der Erinnerung ans europäische, von Zwangs-
migrationen gekennzeichnete urbanisierte Judentum über den zitierten Namen 

195	 Siehe https://catalog.archives.gov/id/124034694 (5. September 2024). Platziert ist 
das Bild kurz nach Aufnahmen von einer Silvesterparty 1931/32, auf denen auch Hit-
ler zu sehen ist, und kurz vor Brauns frühesten, aus den 1920er-Jahren stammenden 
Urlaubsbildern. Die Bilder sind also nicht chronologisch organisiert. Die Aufnahme 
»als Al Jolson« ist zudem im Unterschied zu den anderen Fotos kein Schnappschuss 
und offenbar das einzige, das Braun in karnevalesker Verkleidung zeigt.

196	 Siehe etwa das Cover zu Guido Kreutzers Die schwarze Schmach. Roman für das 
gefährdete Deutschland von 1921. 
https://img.ricardostatic.ch/images/8fe14269-ebb8-4344-becb-9ec37aea5b0f/
t_1000x750/die-schwarze-schmach-g-kreutzer-1921 (11. September 2024). 

197	 Zur Geschichte von jüdischer Migration und Blackface im Kontext einer neuen US-
amerikanischen Massenkultur vgl. Slobin, Putting Blackface in Its Place, 2003.

https://catalog.archives.gov/id/124034694
https://img.ricardostatic.ch/images/8fe14269-ebb8-4344-becb-9ec37aea5b0f/t_1000x750/die-schwarze-sch
https://img.ricardostatic.ch/images/8fe14269-ebb8-4344-becb-9ec37aea5b0f/t_1000x750/die-schwarze-sch


90 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

des ›anderen‹, von Al Jolson, ein künstlich geschwärztes Gesicht. Lesbar wird 
das Bild so, als mache es das Label US-amerikanischen, kreolisierten Enter-
tainments zum Zeichen agenealogischen, in diesem Sinn queeren Auftretens. 
In Drag, im Männerkostüm, führt Brauns Bild eine mit der Figur ›des Juden‹ 
aufgerufene mimetische Verstellung vor Augen. So betrachtet geht es hier 
möglicherweise weniger um das Zusammenspiel von Love and Theft, wie Eric 
Lott die affektiv besetzte Verwendung afroamerikanischer Musik- und Perfor-
mancetraditionen durch weiße Minstrel-Entertainer in den USA nennt.198 Bei 
aller Liebe für das Dargestellte, die das Bild vielleicht mitschleppt, scheint das 
Foto auch antisemitische Projektionen aufzurufen und mit der Abwehr trans-
ozeanischer moderner Massenkultur im Zitat von Cross Dressing und Black-
face zu verketten. 

Dabei lässt sich Brauns Nachname in fortgesetzter Übertragung mit einer 
Art Mock Browning assoziieren. Ihr Cross Dressing kann im spezifischen Kon-
text der Aufnahme, mithin brauner, nazistischer visueller Politik, als Spiel mit 
referenzieller Ambivalenz und zugleich als Ermächtigungsgeste gelesen wer-
den. Dieser Auftritt vor der Kamera funktioniert so potenziell auch als Ver-
lachen dessen, was hier analogisiert wird: schwarz, queer, jüdisch.199 Damit 
macht das Bild weniger die hegemoniale, weiße Position zu dem, was Erne-
sto Laclaus On Populist Reason als das konstitutiv Undarstellbare — »a void 
within signification«200 bezeichnet, um ›das Volk‹ als leeren Signifikanten zu 
bestimmen. Hier wird vielmehr Blackface zum leeren Signifikanten des Ressen-
timentalen, der arbiträre Besonderungen, Vorstellungen von sexueller Devianz 
und von moderner Massenkultur als Miscegenation miteinander verschaltet. 
Entsprechend werden hier die Darstellungsregister des Antijudaismus wie des 
Kolonialismus alter Prägung überschrieben. Im Bild kommen weder Haken-
nasen- noch Urwaldstereotype zum Tragen; die Erinnerung an sie ist allen-
falls in Brauns Schatten aufgehoben. Vielmehr ist die Vorstellung einer moder-
nen, transgressiven Dirtiness aufgerufen, in der Frauen und Männer ebenso 
wenig unterscheidbar erscheinen wie ›nichtarische‹ Leute und ›deutsche 
Menschen‹ — und die sich um überkommene Differenzkonstruktionen nicht 
schert. Blackface kann von heute aus durch Brauns Beschriftung als moder-
nisiertes Zeichen unterstellter jüdischer Mimikry gelesen werden. Mit Hoff-
manns Atelier verknüpft, gerät Jolsons Name in Brauns Bildüberschrift — On 

198	 Vgl. Lott, Love and Theft, 1993. Siehe auch die Akzentverschiebung von seiner Appro-
priationskritik zur These von der »theatricalization of race« in Black Mirror, 2017: 7.

199	 Zur Analogisierung von slawischer und schwarzer Bevölkerung im nazistischen 
Kolonialdiskurs und dessen Präfiguration im europäischen Orientalismus vgl. Sny-
der, Black Earth, 2016.

200	 Laclau, On Populist Reason, 2005: 105.



91II. NS 

Populist Reason gegen den Strich gebürstet — zum »ground of the thing«,201 
zum leeren Signifikanten eben nicht ›des Volkes‹, sondern des diesem Phan-
tasma vorausgesetzten, sich vermeintlich verstellenden, außerhalb des Karne-
vals zu bannenden Fremden.

Aufgenommen im Fotoatelier eines ›alten Kämpfers‹ und nachträglich beti-
telt abfotografiert, invertiert das Bild durch das Cross Dressing hindurch die 
damaligen US-amerikanischen Verhandlungen der Color Line, der Trennung von 
Schwarz und Weiß, als deren filmisches Paradigma The Jazz Singer gilt: Der Film 
— so Michael Rogins prominente Lesart — führe Jewish upward mobility in Black-
face vor Augen, blende offensiv die Existenz der afroamerikanischen Bevölke-
rung aus und zeuge so davon, dass Weiß-Werden, Integration, durch das entstel-
lende Blackface hindurch auf Exklusion basiere. Rogin liest den Film in seinem 
Buch Blackface, White Noise, der vielleicht bekanntesten Deutung von The Jazz 
Singer, letztlich als Fortsetzung rassistischer Minstrel Shows und als massen-
kulturelle Depolitisierung kreolisierter mimetischer Praktiken; der Plot erzählt 
ihm zufolge von der Komplizität jüdischer Immigranten aus Europa, die über 
das Zitat der frühen US-amerikanischen Massenkultur Teil der weißen Mehr-
heit werden, sich maskulinisieren und so die eigene Ausgrenzung überwinden: 
»Blackface (…) allows the protagonist to exchange selves (…). Blackface is the 
instrument that transfers identities from immigrant Jew to American. By putting 
on blackface, the Jewish jazz singer acquires (…) first his own voice, then assimi-
lation through upward mobility, finally women.«202 

Das im Fotoatelier Hoffmann aufgenommene und beschriftet vermut-
lich vom Obersalzberg, dem privaten Landhaus ›des Führers‹, zurückgesen-
dete Blackface in Drag lässt Braun auf andere Weise als das Gegenteil von dem 
erscheinen, was vorgestellt wird: als weder of Color noch jüdisch noch queer. 
Visuell scheint Brauns Blackface Jolson im Zusammenspiel mit Titel und Auf-
nahmekontext als Personifikation ›des Juden‹ zu markieren und ihn den gän-
gigen antisemitischen Klischees entsprechend in Drag zu effeminieren. Es 
geht in dieser Lesart gerade um eine Rogins Interpretation umkehrende anti-
semitische Operation und damit um ein grundlegend anderes Verständnis 
von Whiteness — ein NS-spezifisch situiertes Verständnis von Suprematie.203 

201	 Laclau, On Populist Reason, 2005: 101.
202	 Rogin, Blackface, White Noise, 1996: 95. Lhamon stellt diesen appropriation as 

replacement-Diskurs infrage und skizziert stattdessen die Akkumulation von Doubles 
im Film (Raising Cain, 1998: 102-115).

203	 Zur Historisierung deutsch-okzidentaler Whiteness vgl. Hund, Wie die Deutschen 
weiß wurden, 2017; Benthien, Haut, 2001:172-194. Vgl. auch die Kritik an Critical 
Whiteness-Positionen aus dem deutschsprachigen linken, postmigrantischen Um
feld von Kanak Attak: Ibrahim et al., Decolorise It!, 2012 (https://www.akweb.de/

https://www.akweb.de/bewegung/diskussion-um-critical-whiteness-und-antirassismus-decolorise-it/


92 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Braun in Drag erzählt nicht von der Integration eines jüdischen Immigranten 
ins weiße US-amerikanische Show Business durch den visuellen Ausschluss 
schwarzer Darstellender. Die Bildüberschrift identifiziert vielmehr das fin-
gierte schwarze mit dem unsichtbaren jüdischen Gesicht, das für Fake steht 
und in diesem Sinn als dirty lesbar gemacht wird. Die im NSDAP-Kontext ver-
ortbare Bildüberschrift — »ich als Al Jolson« — trägt also ein anderes Ressenti-
ment in das visuelle Zitat mit ein. So wird jenes Othering, das Jolsons Blackface 
aus Rogins Perspektive eingeschrieben ist, auf den zitierten Darsteller zurück-
gespiegelt und antisemitisch aufgeladen.

Dabei verschieben sich die referenziellen Akzente von der Hautfarbe auf 
Dirtiness als Form, wie sich an Brauns auf dem Foto offenbar geschwärzten 
Händen zeigen lässt. Anstelle der weißen Handschuhe, dem gängigen Minstrel-
Zeichen, auf dem Jazz Singer-Werbeplakat, wird hier Jolsons selbstreferenziel-
ler Song Dirty Hands, Dirty Face ins Gedächtnis gerufen. Damit beginnt im Film 
die Transformation vom prekarisierten Jackie Rabinowitz, der in einer lumpen-
proletarischen Gegend gewissermaßen in Hörweite zur vom Film ausgeblen-
deten schwarzen Bevölkerung mit kreolisierter Musik aufwächst, zum gefei-
erten US-amerikanischen Entertainer Jack Robin. Gestisch entspricht Brauns 
Haltung der singenden Figur in der sogenannten Coffee-Dan-Szene, die auch 
das Werbeplakat aufgreift — nun allerdings in Blackface. Der Text von Dirty 
Hands, Dirty Face handelt vordergründig weder von schwarzer Haut noch von 
der Minstrel-Maske.204 Vielmehr erzählt darin ein Vater von seinem beim Spie-
len verdreckten Sohn. Über Bande transponiert der Song, was Rogin als Dieb-
stahl schwarzer Musik kritisiert, in eine andere Lesart: die von Lott skizzierte 
Liebe des weißen Entertainments zur kreolisierten Musik, nur dass The Jazz 
Singer diese oft von obszönen Projektionen geprägte Liebe in eine jugendfreie 
Version verwandelt. Entsprechend verdrängt auch die Musik in diesem ers-
ten offiziell vertriebenen Tonfilm die Synkopen und ist von fast allem berei-
nigt, was an den Sound von Jazz, Blues, Swing oder Ragtime erinnern würde. So 
visualisiert auch Blackface im Film die später gezeigte Domestizierung dieser 
›Dirtiness‹ und wird von Dirty Hands, Dirty Face letztlich entsprechend kom-
mentiert. 

Sowohl Brauns beschriftete Aufnahme als auch Jolsons Backstage-Movie 
sind von Rahmensetzungen bestimmt, die das Spiel mit Maske und Gesicht 
davor bewahren sollen, als — mit Walter Lhamon gesprochen — »too slippery 

bewegung/diskussion-um-critical-whiteness-und-antirassismus-decolorise-it/; 11. 
September 2024).

204	 Vgl. Lhamon, Raising Cain, 1998: 105-106. Der Songtext kontrastiert den Plot: Jackie 
Rabinowitz wird wegen seiner Liebe zu dem, was im Film als Ragtime verkauft wird, 
von seinem Vater verstoßen. 

https://www.akweb.de/bewegung/diskussion-um-critical-whiteness-und-antirassismus-decolorise-it/


93II. NS 

and multisignificant to police«205 wahrgenommen zu werden. Darin besteht ihre 
formspezifische Korrespondenz. Foto wie Film scheinen von der Vorstellung 
bestimmt, dass es möglich ist, zwischen eigenem Gesicht und fremder Maske 
klar zu trennen. Und diese Phantasie vom vermeintlich eigentlichen Gesicht 
ist mit einer spezifischen Temporalitätsvorstellung kontrollierter, begrenzter 
Unterbrechung verknüpft. Die nachträgliche Beschriftung des Bildes aus dem 
Hoffmann-Atelier signalisiert, zu wissen, dass der Dirty Dragging-Spaß spätes-
tens am Aschermittwoch wieder vorbei ist. Darin unterscheidet sich dieses Bild 
vom Jazz Singer-Zitat des Kap-Karnevals ebenso wie von Kewpies Foto vor den 
Ruinen von District Six, das Drag als queer-kreolisierte Alltagspraxis gegen die 
Apartheid einklagt und kein eigentliches Gesicht hinter dem Auftritt in Drag 
reklamiert. Brauns Drag-Szene hingegen ist zumindest über die nachträgliche 
Beschriftung darauf angelegt, ihr Gesicht, ihr Körperbild außerhalb des Bild-
rahmens von dem hervorgerufenen ›anderen‹, von Al Jolson, zu separieren. 

Durch diese rhetorische Einhegung — ich als — ist Brauns Blackface in Drag 
der Form des Backstage Movies verwandt. Das filmindustriell aktualisierte Dis-
positiv dramatischer Repräsentation stabilisiert seinerseits das Verhältnis zwi-
schen der Maske und einer dahinter verorteten Person. Entsprechend sind die 
Blackface-Szenen im weiß besetzten Jazz Singer narrativ gerahmt — also der 
Bühne beziehungsweise dem Changing Room vorbehalten.206 Der Film steht für 
einen Wechsel der Darstellung von Blackface, der sich in den USA spätestens 
mit der offiziellen Abschaffung der Sklaverei in der veränderten, zunehmend 
standardisierten Form der Minstrel Shows andeutet. The Jazz Singer gehört 
einem Genre an, das ihn im Nazi-Kontext augenzwinkernd zitierfähig macht. 
Dieses Genre funktioniert anders als die volkstheatralen Rowdyauftritte frü-
her Performer in Blackface wie T. D. Rice. Denn nicht zuletzt an die Commedia 
dell‘arte erinnernd, spielen diese Auftritte offensiv mit der Grenze zwischen 
Schwarz und Weiß, On and Off, mit dem Sprung über die Bühnenrampe — frei-
lich ohne sich um die politischen Erfordernisse der Abolition zu kümmern.207 

Im Unterschied zu Jim Crow und anderen Tramp- beziehungsweise Trickster-
Figuren hingegen setzt The Jazz Singer fort, was man auch an den Covers man-
cher Sheet Music aus dem frühen 19. Jahrhundert und vor allem an den popu-
lären Werbeplakaten bereits etablierter Minstrel Shows um 1900 ablesen kann: 
das framing and taming des Verhältnisses zwischen Maske und Gesicht. 

205	 So Lhamon zu T. D. Rice, Jump Jim Crow, 2003: 3.
206	 So der Titel von Senelick, Changing Room, 2000; darin wird auch die Differenz von 

Dressing und Facing expliziert.
207	 Vgl. zu Rice entsprechend Annuß, Blackface, 2014. Zur sprunghaften Auftrittsform 

des Harlekins im Widerstreit gegen neue Formen der Disziplinierung vgl. Münz, 
Theater und Theatralität, 1998: 62.



94 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Lott bezieht sich in Love and Theft auf ein Cover der Virginia Serenaders von 
1844: Oben zeigt es die fünf Musiker in Blackface, kostümiert und Gesten in 
Schieflage zitierend. Darunter sind die Performer in aufrechter Haltung, ohne 
Schminke, als respektable Bürger gezeichnet. Maske und Gesicht, Entertain-
ment und bürgerliche Selbstdarstellung jenseits der Bühne werden als getrennt 

Abb. 16. Virginia Serenaders, Sheet Music Cover, 1844. Harvard Theatre Collection on 
Blackface Minstrelsy, 1833—1906 (Houghton Library).



95II. NS 

vorgestellt.208 Es geht also nicht darum, das Gemachte auf der Bühne offenzu-
legen, um so die Bedingungen figuraler Handlungen zu reflektieren. Stattdes-
sen wird das Clowneske domestiziert. Und genau diese Stabilisierung der Refe-
renzen wird zur Voraussetzung dafür, Blackface nach der Abolition als rassisti-
sche Repräsentation zu nutzen. 

Deutlich wird diese sich mit dem Ende des Bürgerkriegs 1865 verstärkende 
Funktion auch an den Janusköpfen auf modernen Minstrel-Werbeplakaten und 
damit an einer frühen Form visueller Massenkultur. In der Library of Congress 
findet sich beispielsweise ein immer wieder zitiertes Plakat von Billy Van als 
The Monologue Comedian im Rahmen der Wm. H. West’s Big Minstrel Jubi-
lee. Aus der Wende vom 19. ins 20. Jahrhundert stammend, spielt das Plakat 
mit mehrfachen Rahmungen. Vans Porträts — links sein bürgerliches Gesicht, 

208	 Vgl. Lott, Love and Theft, 1993: 20-21; die komplementäre Darstellung der Virginia 
Serenaders allerdings funktioniert m. E. nicht proto-brechtianisch, so Lott, mithin 
reflexiv-verfremdend, sondern evidenzstiftend. Zu Diebstahlmetaphorik und Meta-
lepse siehe Nyong’o: »minstrelsy (…) heisted an image of blackness that did not exist 
prior to its theft but that was constituted through this theft.« (Amalgamation Waltz, 
2009: 112)

Abb. 17. Billy Van, Wm. H. West’s Big Minstrel Jubilee. Werbeplakat, 1900. Library of 
Congress, Washington, D.C. (2014637077).



96 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

rechts sein Blackface mit Perücke, aufgerissenen Augen und rot geschminktem 
Mund — sind in verziertem Gold eingefasst, mithin zumindest vordergründig 
getrennt und doch durch die ineinandergreifenden, ein Unendlichkeitszeichen 
darstellenden Ringe verbunden.

In The Jazz Singer wird die Trennung von Maske und Gesicht noch stär-
ker vereindeutigt. Blackface ist dem Backstage Movie gemäß in einen dramati-
sierten Plot überführt. Dieses Hollywood-Genre steht im diametralen Gegen-
satz zu den frühen, dem Jahrmarkt und dem Volkstheater verbundenen Expe-
rimenten des Films und dessen Spiel mit unendlichen Metamorphosen. Dem-
gegenüber sind die Abfolgen der Bilder hier der Narration unterworfen und 
dienen der zentralperspektivischen, dramatischen Darstellung der Person.209 
Zwar funktioniert der Ton noch nicht im Sinne der späteren Talkies — die illu-
sionistische Darstellung verstärkend. Der Musik kommt eine eigene akustische 
Dimension zu, während die Rede weitgehend den eingeblendeten Zwischenti-
teln vorbehalten ist. Aber Blackfacing wird zum narrativ abgrenzbaren Spiel im 
Spiel. Hier ist jener »faceism«210 betont, der in retrospektiven Lesarten oft allen 
Formen von Blackface als immergleiche rassistische Fehlrepräsentation zuge-
schrieben wird und damit dessen Form- und Funktionswandel vernachlässigt. 
Die Problematik dieses Repräsentationsdenkens zeigt sich an der Kehrseite 
grotesker Defacements: der Inszenierung eines eigentlichen, weißen Gesichts. 
Seine Großaufnahme wird von jenem populären Film etabliert, dessen Rezep-
tion etwa eine Dekade vor The Jazz Singer die zweite Gründung des Ku Klux 
Klan mit hervorruft: D. W. Griffiths The Birth of a Nation von 1915 ist ein Mei-
lenstein der Filmgeschichte, weil er bis dato ungekannte Special Effects und 
Einstellungen erprobt. Griffith stellt sie in den Dienst seines rassistischen, das 
Plantagensystem relegitimierenden Plots und authentifiziert südstaatenmy-
thische Fiktionen.211 Den merkwürdigen Umgang mit unterschiedlichen Insze-
nierungsformen von Blackness, die Darstellung eines schwarzen Vergewalti-
gers durch einen weißen, geschminkten Schauspieler einerseits, die Beset-
zung subalterner Figuren mit schwarzen Nebendarsteller:innen andererseits, 
untergräbt — zumindest mit heutigen Sehgewohnheiten betrachtet — die Illu-
sion. Aber sie funktioniert mit Blick auf die entscheidende Einblendung eines 
anderen Gesichts, das weiße, schützenswerte Weiblichkeit repräsentiert und 

209	 Vgl. zur Visualität dramatischer Darstellungen Heeg, Szenen, 1999; siehe auch Das 
Phantasma, 2000. 

210	 Weigel, »Das Gesicht als Artefakt«, 2013: 11. 
211	 Zur Kritik an The Birth of a Nation vgl. Dyer, Into the Light, 1996; Gubar, Racechanges, 

1997: 57-66; Gunning, D.W. Griffith, 1994.



97II. NS 

als Affektbild inszeniert wird.212 Das angstverzerrte Gesicht der Hauptdarstel-
lerin Lilian Gish in Großaufnahme, das hier den begleitenden Starkult begrün-
det, ist keine groteske, dem Verlachen dienende Entstellung, sondern legiti-
miert im Film die rassistische Gewalt, die im Namen des Klan ab den späten 
1860er-Jahren verübt wird. Der filmisch inszenierte retrotopische Pullback, die 
Mythisierung des südstaatlichen Versklavungsregimes hat damals nachhaltige 
Effekte.213 The Birth of a Nation trägt dazu bei, den zweiten Ku Klux Klan als 
Massenorganisation zu etablieren und in den 1910er-Jahren eine neue Welle an 
Lynchings zu legitimieren. Gishs verzerrtes Gesicht verweist gewissermaßen 
auch auf die darstellungspolitische Voraussetzung dafür, den Klan nach seinem 

212	 Zum Affektbild als Groß- oder Nahaufnahme vgl. Deleuze, Bewegungs-Bild, 1997, 123-
142, 154. »Das Unmenschliche im Menschen, das ist das Gesicht von Anfang an, es ist 
von Natur aus eine Großaufnahme«, so wiederum Deleuze/Guattari, Tausend Pla-
teaus, 1992: 234; zum Gesicht des Stars als Großaufnahme: 241; zum weißen Horror-
gesicht — im untergründigen Verweis auf Blackface als dessen Kehrseite: 231, 233. 
Das Gendering von Gesicht und Blackface bleibt dabei allerdings außen vor.

213	 Siehe Bauman, Retrotopia, 2017. Vgl. zum Pullback beziehungsweise zu Temporal 
Drag noch einmal Freeman, Time Binds, 2010: 62; zur Transposition in die Blackface-
Forschung Lott, Blackface from Time to Time, 2025.

Abb. 18. Lilian Gish als Elsie Stoneman in D. W. Griffiths The Birth of a Nation, 1915 (Screen-
shot). 



98 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Niedergang in der Jim Crow-Ära erneut populär zu machen. An der geschlech-
terspezifischen Opferinszenierung im propagandistischen Filmdrama wird die 
affektive Besetzbarkeit hegemonialer Repräsentation deutlich: die Anrufung, 
das verzerrte weiße Gesicht mit Gewalt wiederherzustellen.

Brauns Blackface in Drag ist insofern durchaus außergewöhnlich. Das 
Bild präsentiert sie nicht als schutzbedürftige Frau. Ihr Cross Dressing kann 
im spezifischen Kontext der Aufnahme, nazistischer visueller Politik am Vor-
abend der Machtergreifung, und der nachträglichen Beschriftung aus dem 
Backstage-Bereich des NS-Staatsapparats stattdessen als geschlechterpoliti-
sche Ermächtigungsgeste gelesen werden. Vor dem Hintergrund der antisemi-
tischen Bilderschmiede, in der es offenbar aufgenommen wird, scheint Brauns 
beschriftetes Foto in Blackface Jolson zum Repräsentanten US-amerikanischer, 
›undeutscher‹ Unterhaltung und des dreckigen ›anderen‹ zu machen, dem 
kein eigenes Gesicht zukommt — nur ein künstlich geschwärztes. Brauns Bild 
markiert Jolson so gelesen exemplarisch als Dirt, während das Cross Dressing 
jüdische Männlichkeit feminisiert. Das Foto verschränkt also nicht einfach ver-
schiedene Formen von Drag (Cross Dressing, Playing Jewish und Blackface) und 
gibt damit dem Maskenspiel im zitierten Film unvorhersehbare Wendungen. 
Vielmehr verschiebt es die Vorstellung von Dirtiness potenziell auf die in der 
Bildüberschrift benannte Personifikation ›des effeminierten Juden‹. Brauns 
Ins-Bild-Setzung wird aus dieser Perspektive nicht nur zum Gegenmodell der 
Geschichte vom jüdischen Weiß-Werden. Brauns Dragging in Blackface scheint 
die Verfügungsgewalt übers Karnevaleske zu demonstrieren und dieses zu in
strumentalisieren, um auch und gerade jene, die gar nicht anders erscheinen 
als ›andere‹ zu markieren. Und dabei wird ein filmisches Format zitiert, das 
bereits der Kontrolle der Referenzen dient. 

In diesem Kontext lässt sich Brauns Bildüberschrift als Pun lesen, der auch 
den eigenen Namen und die braune Bewegung ›kopuliert‹. Das »ich« spielt in 
dieser Lesart nicht nur mit Brauns Nachnamen als Umschreibung der dunklen 
Schminke und damit der Referenz auf die kreolisierte, mit Al Jolson assoziierte 
US-Massenkultur — auf Blackface als eigentlich ›braunem Dreck‹.214 Vielmehr 
ruft es auch den parteipolitischen, also anders braunen, Kontext ins Gedächt-
nis, in dem die Studioaufnahme situiert ist. Dieser Mehrfach-Pun paart über 
das Personalpronomen und den fremden Eigennamen Verweise auf kreoli-
siertes Erscheinen und Parteilabel. Beim Nachdenken über das Bild jedenfalls 
kommen semantische Verschiebungen ins Spiel, während das Bild selbst Gen-
der und Color Bending als konstitutive visuelle Marker von Alterität einsetzt. 
Akzentuieren dekonstruktive, queertheoretische Lesarten von Drag das Offen-

214	 Vgl. Lhamon mit Blick auf T. D. Rices Jim Crow, Raising Cain, 1998: 106. 



99II. NS 

baren geschlechtlicher Kontingenz, den Ausblick auf die Performativität von 
Gender,215 scheint Brauns Bild Äquivalenzen des Minderen nahezulegen und 
mit dem NS zu kontrastieren. So betrachtet, kann der Gestus dieser beschrif-
teten Abfotografie auch als Gestus der ›Dekreolisierung‹ gelesen werden. Das 
Bild spekuliert, in diesem Sinn betrachtet, durch den Pun der Beschriftung hin-
durch auf Einverständnis im Verlachen, indem seine Inscriptio Braun als Name 
für die ›without a tribe‹ und Braun als Bezeichnung des Nazismus verschränkt. 
So gelesen, geht es hier um Kontrolle über die zeitgenössische Beugung der 
Referenzen und über Auftrittsformen, denen eine andere Episteme als die der 
menschlichen Imitatio zukommt. Liest man das Bild als Reaktion auf die zeitge-
nössische Globalisierung der Unterhaltungskultur und deren nazistische Asso-
ziation mit ›dem Judentum‹, behauptet Brauns nachträgliche Beschriftung, 
dass auch das karnevaleske Lachen — als Verlachen — regierbar ist.

Dekreolisieren (Baker, Krenek)

»who walks with bended knees (…) and looks like a boxing kangoroo (…) Is 
this a man? Is this a woman? Her lips are painted black, her skin is the color 
of a banana, her hair, already short, is stuck to her head as if made of caviar, 
her voice is high-pitched, she shakes continually, and her body slithers like a 
snake.«216 Josephine Baker wird in Europa Mitte der 1920er-Jahre als unles-
bar wahrgenommen. Ihr Danse Sauvage in der Revue Nègre gerät zum erfolgs-
trächtigen Skandal; weibliche Nacktheit, bis dato in der bildenden Kunst des 
alten Europa statisch dargestellt, wird von Baker ins Kinästhetische übersetzt. 
Ihre Auftrittsform erscheint nicht nur als anthropomorphes Dragging, sondern 
als more than human. 1906 im Süden der USA geboren und sechs Jahre älter als 
Braun, wird Baker in Europa exotistisch als merkwürdig bewegt-metamorpho-
tische Figur vorgestellt, in deren Auftrittsform sich Gender Bending und Color 

215	 Vgl. Butler, Gender Trouble, 1990: 146. Lott verweist auf die gegensätzlichen Lesarten 
von Gender und Color Bending in Black Mirror, 2017: 9. 

216	 So Pierre de Régniers Zeitungskritik „Aux Champs-Elysée, La Revue Nègre«, am 12. 
November 1925 erschienen auf der Seite 6 der Candide: Grand Hebdomadaire Pari-
sien et Littéraire 2:87; hier zit. n. Dayal, Blackness as Symptom, 2012: 35, siehe auch 
Baker/Chase, Josephine, 2001: 5. Vgl. zudem die Erinnerungen ihres Zeichners Paul 
Colin, der Baker als »part boxer kangoroo, part rubber woman, part female Tarzan« 
beschreibt (zit. n. der Einleitung von Dalton/Gates, Josephine Baker, 1998: 9; zum 
französischen Original siehe Colin, La Croûte, 1957: 74). Zum Doppelcharakter von 
Projektion und Selbstinszenierung vgl. vor allem Cheng, Second Skin, 2013; Hanstein, 
Revue und Recherche, 2021; Jules-Rosette, Josephine Baker, 2007. Zu Baker und Drag 
vgl. Garber, Vested Interests, 1992: 279-281.



100 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Bending kreuzen und postanthropomorphe Figurationen aufgerufen werden. 
Die zitierte Beschreibung bedient zoomorphe rassistische Klischees; mobili-
siert werden sie in der Rezeption jedoch auch, um Bakers mimetische Skills, 
ihre Arbeit, zu feiern.217 Ihre Auftritte scheinen der zeitgenössischen Kritik von 
einer uneinhegbaren Form exzessiven Tanzens bestimmt. Baker wird ein trans-
figuratives Können zugeschrieben, das die Essenzialisierung von Geschlecht 
und Hautfarbe, auch des Menschen selbst, infrage stellt.

Ihre Auftritte seien weder substanzialisierbar noch ihre Erscheinung als 
bloße Maske rezipierbar; »skin into cloth«218 verwandelnd, zeugten sie von einer 
spezifischen zeitgenössischen Form prekarisierter Subjektivität, so Anne Anlin 
Cheng. Tanzend allegorisiert Baker den damaligen Kult der Oberflächen und 
des Ornamentalen, der in Europa nach dem Ersten Weltkrieg und den sinn-
losen Zerstörungen durch den industrialisierten Militarismus dem Bedürfnis 
nach einem Neuanfang entgegenkommt.219 Insofern performt sie nach Cheng 
die zeitgenössische, eurozentrisch inszenierte Subjektivierungskrise: »One of 
Baker’s lived contradictions was that she was recreating her own imaginary 
›Africa‹ out of her African American heritage for Europeans who were telling 
her what African American dance should and should not look like.«220 Bakers 
kreolisiertes Erscheinen im Europa der 1920er-Jahre — sowohl im Revuethea-
ter als auch in den verfilmten Tanzszenen etwa aus La Sirène des tropiques 
(1927) wird zum Versprechen einer transatlantischen Massenkultur, die mit alt-
europäischen Gewaltverhältnissen, Geschlechterpolitiken und Nationalismen 
zu brechen scheint. Das setzt sich auch in Bakers eigenen politischen Vorstel-
lungen und Lebensentwürfen fort, von der späteren Arbeit in der Résistance 
bis hin zu ihrer Rainbow Family.221 In den 1920ern, 40 Jahre nach der Auftei-
lung des afrikanischen Kontinents unter den europäischen Kolonialmächten, 

217	 Vgl. zum mimetischen Vermögen der Anähnlichung Benjamins Befund, schon das 
Kind spiele »nicht nur Kaufmann oder Lehrer sondern auch Windmühle und Eisen-
bahn« (Über das mimetische Vermögen, 1991, II.1: 210-213, hier: 210; Lehre vom 
Ähnlichen: 204-210). Siehe demgegenüber zu rassistischen Animalisierungen als 
»disavowed recognition«, die es von Projektionsfiguren naturnaher Indigenität zu 
unterscheiden gelte, Z. Jackson, Becoming Human, 2020: viii-xi, 681; Animal, 2013: 681.

218	 Cheng, Second Skin, 2013: 172. Zu Baker siehe auch das dritte Kapitel, Savage Dancer, 
in Burt, Alien Bodies, 1998: 57-83, zum spezifisch afroamerikanischen Minstrel-Zitat: 
66. 

219	 Vgl. Kaes, Shell Shock Cinema, 2009; siehe auch Annuß, In the Air, 2024.
220	 Cheng, Second Skin, 2013: 70. »Baker embodied blackness as a symptom of the 

modern European subject«, so auch Dayal, Blackness as Symptom, 2012: 36.
221	 Zu Bakers dezidiert antiessenzialistisch inszeniertem Rainbow Tribe, ihren aus aller 

Welt adoptierten Kindern, und den Kosten für die Beteiligten vgl. Pratt Guterl, Jose-
phine Baker, 2014; siehe zur Biografie auch Horncastle, Baker, 2020.



101II. NS 

und noch unter dem Eindruck der Shell Shocks durch den Ersten Weltkrieg, 
wird in Europa entsprechend mit Baker eine neue Kultur des Amalgamierens 
gefeiert.222 Das kann auch als der latent gehaltene negative Referenzpunkt von 
Brauns Blackface in Drag gelesen werden. Al Jolson zitierend statt die zeitge-
nössische Ikone nicht nur des Gender und Color Bending, sondern der Sub-
version anthropozentrischer Darstellungsregister, erscheint Blackface in Drag 
offenbar eher domestizierbar. 

Bakers kreolisierte Sprache ist der synkopierte, mit dem Sprung des Har-
lekin verwandte Tanz.223 Die Präsentation ihres Körpers untergräbt trotz der 
Anspielungen auf fake-afrikanische Kolonial- oder minstrelartige Plantagen-
klischees rassistisch-biologistische Projektionen; denn die Verweise auf ihre 
sexualisierte »Natur« werden so präsentiert, dass ihr Kunstcharakter und 
damit Bakers Können wahrnehmbar ist. Ihr Tanz gilt denn auch als Angebot 
einer neuen transkontinentalen Bewegungskultur. Und genau in diesem Kon-
text sind Bakers Anleihen bei Blackface angesiedelt — einer Darstellungsform, 
die auch den sukzessiven Eintritt afroamerikanischer Performer:innen in eine 
neue Massenkultur nach sich zieht und sich gerade deshalb nicht so einfach 
einhegen lässt. Es gibt Fotos aus den frühen 1920er-Jahren, in denen Baker mit 
Bubikopf, in zu großen Schuhen, kariertem Kleid und mit verdrehten Augen 
die clowneske Maskentradition der Minstrel Shows gewissermaßen schon 
durch die Erinnerung an schwarze Blackface Comedians wie Bert Williams hin-
durch zitiert und geschlechterpolitisch wendet.224 Auch Bakers Gebrauch von 
Blackface-Anspielungen zeugt entsprechend von der Verschränkung der komi-
schen Figur mit der kreolisierten US-Massenkultur und deren nichtidentitä-
rem Potenzial. Er geht von der Bewegung und damit einem anderen, raum-
bezogenen Begriff der Mimesis als dem der repräsentativen Nachahmung aus.

So steht Baker für einen Pakt zwischen kreolisierter Bewegungs-
kunst mit überkommenen Formen populärkulturellen Theaters und neuen, 
medial bestimmten Wahrnehmungsmodi, die bürgerlich-individualisierten 

222	 Zu amalgamations als mixing, extracting und transforming vgl., gegen einfache 
Hybriditätsvorstellungen gewendet, Nyong’o, Amalgamation Waltz, 2009: 74, 83; 
siehe zudem Cockrell, Jim Crow, 1996: 178.

223	 »Die ›Botschaft‹ der Vertreter des Harlekin-Prinzips« bestünde »allein in ihrem Auf-
treten. Ihre typische Haltung« sei der Sprung »als Ausdruck der Insubordination«, so 
Münz, Theater und Theatralität, 1998: 62. Zu Bakers kreolisiertem Tanzen vgl. Vor-
überlegungen in Racisms and Representation, 2024.

224	 Vgl. die Abbildungen in Cheng, Second Skin, 2013: 40-41. Zu Bert Williams’ Blackface 
vgl. Chude-Sokei, The Last »Darky«, 2006. Siehe auch Frederick Douglass’s ambiva-
lente Beschreibung einer Minstrel Show, in der schwarze Performer in burnt cork 
auftreten (»Gavitt’s Original Ethiopian Serenaders«, North Star vom 29. Juni 1849); 
vgl. hierzu Lott, Love and Theft, 1993: 36-37.



102 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Abb. 19. Josephine Baker, Portrait, Paris, 1927. Foto: Lucien Waléry.



103II. NS 

Repräsentationsformen widerstreiten und visuelle Trennungen durcheinan-
derbringen. Ihre Auftritte in der Revue nègre 1925 und anderen Shows wer-
den zur Massenattraktion von Paris bis Berlin. Bakers phallischer Bananenrock 
und das exotistische Setting ihrer Revuen zitieren sexistische wie kolonial-
rassistische Stereotype aggressiv überspitzt. Entsprechend verkörpert Baker 
alles andere als jene Authentifizierungen, die die Völkerschauen im 19. Jahr-
hundert kennzeichnen.225 Durch das Minstrel-Zitat hindurch geht es eher um 
eine Art Browning, das sich der Frage nach old lineages und der zeitgenös-
sischen Behauptung von Blut und Boden verweigert. Bakers Bewegungsre-
pertoire verweist stattdessen auf die Verflechtung performativer Kulturtech-
niken, offenbart die Ähnlichkeiten populärer Tanzformen von Charleston bis 
Schuhplatteln und führt verwandte kinästhetische Skills vor.226 So wird Baker 
zur Popikone einer für die identitäre Rechte damals bedrohlich erscheinen-
den, globalisierten Massenkultur, die den mimetischen Exzess feiert. Baker ist 
insofern als Gegenfigur zu Brauns eher hämischem Blackface in Drag lesbar. 
Ihrerseits das Zitat aller möglichen Formen des Othering aufrufend, ohne sie 
jedoch zu essenzialisieren, allegorisiert Baker in der zeitgenössischen Rezep-
tion nicht nur die ›neue Frau‹, sondern eine sich kreolisierende, auch Europa 
verändernde Welt. 

Entsprechend gerät Blackface gerade im deutschsprachigen Kontext der 
1920er-Jahre zum Gegenstand des Kulturkampfs gegen die vermeintliche Jazz 
Republic,227 auf den sich Brauns Beschriftung der Drag-Szene beziehen lässt. 
Bestimmt wird er von einer ›braunen‹, nationalsozialistischen Kampagnenpoli-
tik, die darauf zielt, mimetische Auftrittsformen wie die Bakers aus der theatri-
cal public sphere zu vertreiben:228 Am 14. Februar 1929, einen Tag nach Ascher-
mittwoch, soll Baker im Münchener Deutschen Theater performen. Ihr Auftritt 
wird in vorauseilendem Gehorsam und offenbar vor dem Hintergrund voran-
gegangener Störaktionen der Nazis verboten.229 1928 wird dort bereits Ernst 
Kreneks Skandaloper Jonny spielt auf von 1927 ins Visier genommen und von 

225	 Zur Geschichte der Völkerschauen vgl. Lewerenz, Die Deutsche Afrika-Schau, 2006: 
65-86; Andreassen, Human Exhibitions, 2015.

226	 Vgl. zu kreolisierten Tanzformen am Beispiel des Cake Walk Kusser, Körper in Schief-
lage, 2013: 437.

227	 So der Titel von Wipplinger, Jazz Republic, 2017.
228	 Siehe zum Begriff Balme, Theatrical Public Sphere, 2014. Zur Baker-Rezeption im 

Kontext des NS vgl. Alonzo/Martin, Stechschritt, 2004: 274-291, v. a. Dorgerloh, Zwi-
schen Bananenröckchen.

229	 Angeblich wird das Verbot auch damit begründet, dass Baker, eine »unberechenbare 
Person«, in der Fastenzeit aufgetreten wäre (»Josephine verboten«, Die Stunde vom 
19. Februar 1929, Seite 7).



104 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Nazis mit Stinkbomben attackiert.230 Darin geht es um einen schwarzen Musi-
ker aus den USA — eine Art Tramp und kleinkriminelle Gegenfigur zum alt-
europäisch verweichlichten weißen Künstlergenie. Über die Titelfigur spielt 
diese Oper des österreichischen Komponisten mit der Blackface-Ikonografie 
und sexualisiert-exotisierenden Minstrel-Sujets, die in der Weimarer Republik 
mit Jazz Age und globalisierter Massenkultur assoziiert werden. 

Gerade in ihrer Münchener Hochburg, der von Hitler so vermarkteten 
Hauptstadt der Bewegung, in der sich zudem Hoffmanns Atelier findet, stört die 
SA bereits massiv Veranstaltungen.231 Alfred Jerger, der weiße Jonny-Darstel-
ler, behauptet später, er wäre beinahe gelyncht worden, bis die aufgebrachte 
Menge begriffen hätte, dass er nur in schwarzem Make-up aufgetreten sei. 

230	 Vgl. zu Jonny spielt auf Rogge, Ernst Kreneks Opern, 1970, zum Münchener Skan-
dal: 65-66; Wipplinger, Performing Race, 2012; zur Rezeption im NS Alonzo/Martin, 
Stechschritt, 2004: 292-315, v. a. Dümling, Ernst Kreneks Oper: 314. Zur vergleich-
baren Wiener Rezeption durch den 1934 in die USA migrierten Komponisten Julius 
Korngold siehe dessen Artikel »Operntheater« in Neue Freie Presse vom 1. Januar 
1928: 1-3. 

231	 Zur spezifischen Rolle Münchens vgl. Bauer et al., München, 2002.

Abb. 20. Paul Colin, La revue nègre au Music-
hall des Champs Elysees, 1925. Josephine 
Baker-Lithografie, Stefano Bianchetti/Brid-
geman Images. © Bildrecht, Wien 2025.

Abb. 21. Paul Colin, Le Tumulte noir, 1927. 
Josephine Baker-Lithografie, National 
Portrait Gallery, Smithsonian Institution 
(NPG.91.199.20A).



105II. NS 

Tatsächlich aber richtet sich die nationalsozialistische Propaganda vor allem 
gegen Blackface, weil dieses auch in der zeitgenössischen Wahrnehmung  — 
etwa an Jonny und Josephine — die Kreolisierung Europas ankündigt. In Jonny 
spielt auf jedenfalls wird Jazz zum Sound eines neuen Massenzeitalters stili-
siert, auch wenn Kreneks Komposition damit musikalisch noch weniger zu tun 
hat als The Jazz Singer.232 Während alle um eine zur Erdkugel mutierte Uhr im 
Kreis tanzen, singt der Chor in der Schlussszene, als erinnere er an Baker: »Die 
Überfahrt beginnt! So spielt uns Jonny auf zum Tanz. Es kommt die neue Welt 
übers Meer gefahren mit Glanz und erbt das alte Europa durch den Tanz!“233 

Kreneks Weltreigen verschränkt Baker-Anspielung, Minstrel-Anleihen 
und Blackface mit alteuropäischem Bildungsgut. Das Ende von Jonny spielt 
auf verweist auch auf das mittelalterliche, nicht zuletzt mit Fastnachtsspie-
len verknüpfte lokale Totentanzmotiv und dessen karnevaleskes Fortleben 
in der Clownsmaske.234 Die ›schwarze‹ Figur begräbt in ihrer Mehrdeutigkeit 
gewissermaßen das alte Europa. Blackface wird so durch die Personifikation 
des Todes hindurch rekontextualisiert und neu bestimmt. Dabei trifft Kreneks 
synkretistische Blackface-Darstellung gerade durch das US-geprägte Minstrel-
Zitat den Nerv der Zeit und trägt zugleich zur Reexotisierung der schwarzen 
deutschen Bevölkerung bei.235 Denn nach dem Verlust der deutschen Kolonien 
im Ersten Weltkrieg und dem damit einhergehenden rassistisch-nationalisti-
schen Kontrollbedürfnis gegenüber den Kolonialmigrant:innen werden durch 
das Blackface-Zitat schwarze Körperbilder und Gesichter auf neue Weise mar-
kiert. So verstellt dieses Zitat bei Krenek wie bei Baker möglicherweise auch 
den Blick auf eine andere, längst alltägliche Kreolisierungserfahrung in der 
Weimarer Republik; auch daran zeigt sich seine ambivalente Messiness. 

Jonny jedenfalls wird zum Erfolgsstück.236 Noch Jahre nach der Macht-
ergreifung wird die Minstrel-geprägte PR-Darstellung des Protagonisten mit 
Saxofon und einem »komischen steifen Hut auf dem Kopf«237 als das Zeichen einer 
ebenso entwurzelten wie ›entarteten‹ Moderne von der völkischen Nazipro-
paganda angegriffen. Hans Severus Ziegler, ein rheinländischer Lokalpolitiker, 

232	 Zur Musik und der Verwendung von Shimmy Figures vgl. Wipplinger, Performing 
Race, 2012.

233	 Krenek, Jonny spielt auf, 1926: 51.
234	 Zur Nähe von mittelalterlicher Narrenfigur und Totentanz vgl. auch Mezger, Hofnar-

ren im Mittelalter, 1981.
235	 Zur Vorgeschichte von Blackface im deutschen Kontext vgl. Bowersox, Blackface and 

Black Faces, 2024; Gerstner, Inszenierte Inbesitznahme, 2017.
236	 Zu den über 500 Aufführungen vgl. Wipplinger, Performing Race, 2012: hier 236. Er 

führt die prominente Jonny-Rezeption auf das dezidiert vage bleibende Spiel mit der 
Ambivalenz zwischen Blackface und Blackness zurück (Krenek, 2012).

237	 Krenek, Jonny spielt auf, 1926: 10.



106 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

der sich als Theaterreferent der NSDAP schon 1930 in Thüringen durch seinen 
auf den Krenek-Skandal reagierenden Erlass »Wider die Negerkultur, Für deut-
sches Volkstum« hervortut, organisiert 1938 offenbar auf eigene Initiative die 
Ausstellung Entartete Musik in Düsseldorf — jener Stadt, in der Baker 1953 mit 
Federn geschmückt ihr spektakuläres Comeback feiern wird.238 Mit Anschul-
digungen konfrontiert, gegen § 175, das Homosexualitätsverbot, verstoßen zu 
haben, versucht Ziegler, sich über die Attacke auf moderne Künstler:innnen zu 
profilieren. Ausgestellt werden in der von ihm kuratierten Ausstellung Bücher, 
Partituren, Bühnenbilder, Fotos und Karikaturen. Zu hören sind kurze Aus-
schnitte aus ausgewählten Werken. 

Propagandaminister Joseph Goebbels initiiert 1937 bereits die bis 1941 tou-
rende, zunächst für München konzipierte Schau Entartete Kunst als Gegenpol 
zur Ersten Großen Deutschen Kunstausstellung. Zieglers allzu grobschlächtige 
Begleitveranstaltung zu den Reichsmusiktagen hingegen versucht er angeblich 
zu verhindern.239 Offenbar muss er der antimodern-völkischen Fraktion in den 
Reihen seiner Partei nachgeben. Entartete Musik zeugt dabei nicht zuletzt vor 
dem Hintergrund der zeitgenössischen homophoben Politik von der Verselb-
ständigung und Transponierbarkeit identitärer Ideologie. 

Zieglers Begleitbroschüre bringt nun das Ziel der Ausstellung auf den 
Punkt: die nationalsozialistische Abrechnung, so der Titel, mit einer zeitgenös-
sischen »seelischen Versklavung und einer geistigen Vergiftung«.240 Das Juden-
tum wird darin als »Ferment der Dekomposition«241 und des Kulturbolsche-
wismus gebrandmarkt. Und obwohl Krenek aus einer katholischen österreichi-
schen Familie kommt, muss schließlich Jonny spielt auf herhalten, um die »völ-
kische Ehrenfrage« aufzuwerfen:

238	 Vgl. zu Ziegler Dümling, Hexensabbat, 2011: v. a. 192, 194-195; Dümling/Girth, Ent-
artete Musik, 1988: 144-145. Siehe auch http://www.ziegler.rosa-winkel.de/ (11. Sep-
tember 2024). Zum Erlass siehe das Amtsblatt des Thüringischen Ministeriums für 
Volksbildung vom 22. April 1930, Wiederabdruck in Dümling, »Ein wahrer Hexensab-
bat«, 2011: 193.

239	 Das Propagandaministerium nutzt Entartete Musik schließlich, um die bisherige 
Standesvertretung, den Allgemeinen Deutschen Musikverein, aufzulösen, die von 
ihm organisierten Tonkünstlerfeste durch die Reichsmusiktage zu ersetzen und sich 
damit auch in der Konkurrenz um die musikpolitische Bestimmung des NS gegen 
die Interessen Rosenbergs und Görings durchzusetzen; vgl. Dümling/Girth, Entar-
tete Musik, 1988: 118. Zur Musikpolitik im NS siehe auch Prieberg, Musik im NS-Staat, 
1989. Zum allgemeinen NS-Konkurrenzchaos vgl. bereits Bollmus, Das Amt Rosen-
berg, 1970. Vgl. zur Ausstellung Entartete Kunst Hecker, Kunststadt, in Bauer et al., 
München, 2002: 310-316, hier 314-316.

240	 Ziegler, Abrechnung, 1938; Wiederabdruck in Dümling/Girth, Entartete Musik, 1988: 
127-143, hier 129.

241	 Ziegler, Abrechnung, 1938; in Dümling/Girth, Entartete Musik, 1988: 129.

http://www.ziegler.rosa-winkel.de/


107II. NS 

Ein Volk, das dem »Jonny«, der ihm schon lange aufspielte, nahezu 
hysterisch zujubelt, mindestens aber instinktlos zuschaut, ist see-
lisch und geistig so krank geworden und innerlich so wirr und unsau-
ber, daß es für die unendliche und uns immer wieder erschütternde 
Reinheit und Schlichtheit und Gemütstiefe der ersten Takte der »Frei-
schütz«-Ouvertüre gar nichts mehr übrig haben kann. (…) da beginnt 
eine völkische Ehrenfrage (…).242

Zieglers Abrechnung zielt also nicht auf Baker, sondern greift neben Krenek 
Komponisten wie Arnold Schönberg, Hanns Eisler und Kurt Weill, Paul 
Hindemith, auch die Librettisten Ernst Toller und Bert Brecht an sowie — offen-
bar als einzig genannte Frau — die Tänzerin Valeska Gert. Als Zielscheibe gel-
ten vor allem jüdische und kommunistische deutschsprachige Künstler:innen. 
Nach der Konsolidierung des NS-Staats geht es mithin gar nicht mehr um den 
transatlantischen Sound der Weimarer Popkultur. Vielmehr wird vor allem die 
Musik der hiesigen klassischen Moderne als internationale, kulturbolschewis-
tisch gesteuerte Zersetzung des Deutschtums präsentiert.243 Was immer sich 
der selbsternannte ›Volkserzieher‹ Ziegler, nach 1945 westdeutscher Gymna-
siallehrer bis zur Pension und Autor von apologetischen Nachkriegsbüchern 
über Hitler,244 unter Jazz vorstellt — schwarze Musikbeispiele kommen in seiner 
Abrechnung nicht mehr vor.

Das Titelbild von Zieglers Pamphlet allerdings antwortet auf die Weimarer 
Rezeption der Minstrel-Maske. Selbst Ziegler behauptet später, die von Ludwig 
Lucky Tersch für den Völkischen Verlag Düsseldorf gestaltete Grafik habe sei-
nem »Stilgefühl und (…) Geschmack«245 entgegengestanden. Das Cover greift die 
von Paul Colins Illustrationen der Baker-Revuen präfigurierte grafische Black-
face-Rezeption in Europa auf und zitiert im Besonderen das Titelblatt von Kre-
neks Partitur.246 Hatte Colin in seinen Zeichnungen zunehmend die transfigu-
rative Dimension von Bakers Bewegungen akzentuiert, so ist bereits Kreneks 
Cover primär auf statische Illustration aus.247 Als visuelles Link zwischen Jazz 
Age und moderner Oper zeigt es einen Saxofonisten mit karierter Hose und 

242	 Ziegler, Abrechnung, 1938; in Dümling/Girth, Entartete Musik, 1988: 133.
243	 Zur Relevanz des Sounds für die frühe NS-Propaganda vgl. Annuß, Volksschule, 2019: 

73-126; Gemeinschaftssound, 2015.
244	 Vgl. Ziegler, Wer war Hitler?, 1970.
245	 Ziegler zit. n. Dümling/Girth, Entartete Musik, 1988: 145.
246	 Zur Signifikanz des Saxofons auf dem Werbeposter vgl. Wipplinger, Jazz Republic, 

2017: 127-128. Der Wiederabdruck von Colins Plakat findet sich in Lahs-Gonzales, 
Josephine Baker, 2006: 13.

247	 Vgl. die Einleitung von Dalton/Gates, Josephine Baker, 1998: 4-12.



108 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

schräg aufgesetztem Hut — ein Minstrel-Zitat, die Universal-Edition wiede-
rum ein Foto von Alfred Jerger, ebenfalls mit Saxofon und überdimensionierter 
Blume im Knopfloch.248 Jonny wird also schon in der Weimarer Ära als Figura-
tion von im weitesten Sinne neuer Musik verkauft, als Kunstfigur einer moder-
nen Welt. Die Äquivalenzierung von europäischer klassisch moderner Musik 
und US-amerikanisch kreolisierter Massenkultur wird hier bereits vorwegge-
nommen. Terschs Entartete Musik-Cover spiegelt Kreneks, ersetzt aber Jonnys 
Blume im Knopfloch durch einen Davidstern und verzerrt das Gesicht ins Zoo-
morphe. Das überzeichnete Blackface-Zitat wird durch den Davidstern antise-
mitisch aufgeladen und figuriert so die Verwandtschaft von ›kulturbolschewis-
tischer Moderne‹ und Judentum. Das deutschsprachige Bildungsbürgertum ins 
Visier nehmend, knüpfen die NS-Abrechnung und ihre visuelle Begleitpolitik 
an vorgängige Dekreolisierungsversuche an. Darin korrespondieren sie auch 
mit der auf Al Jolson verweisenden Beschriftung von Brauns Blackface-Foto in 
Drag.

248	 Vgl. Dümling, Jonny, 2004: 191.

Abb. 22. Ernst Krenek. Jonny spielt auf (Parti-
tur, Titel), 1927. Universal-Edition.

Abb. 23. Hans Severus Ziegler: Entar-
tete Musik. Eine Abrechnung (Titel), 1939. 
bpk-Bildagentur.



109II. NS 

Oddkinships I (Benjamin, Kafka)

Neues Barbarentum fordert Walter Benjamin noch am Vorabend des NS ange-
sichts der Verheerungen des Ersten Weltkriegs und eines drohenden Umschlags 
von deutschem Nationalismus in den Faschismus: Es ginge um einen positiven 
Begriff des Barbarentums — eine neue Sprache, die einen entscheidenden »Zug 
zum willkürlichen Konstruktiven«249 habe und Menschenähnlichkeit als Grund-
satz des Humanismus ablehne. Barbarentum umschreibt hier die Hinwendung 
zu zeitgenössischen, massenkulturell geprägten, ›minderen‹ Darstellungsfor-
men, um der Gegenwart zu begegnen. Benjamin skizziert diese Gegenwart als 
gespenstischen, endlos erscheinenden Mummenschanz, den es durch eine 
Art barbarisierten Gegenkarneval zu unterbrechen gelte: »karnevalistisch ver-
mummte Spießbürger, mehlbestäubte verzerrte Masken, Flitterkronen über 
der Stirne, wälzen sich unabsehbar die Gassen entlang«; man müsse »an die 
großartigen Gemälde von Ensor denken, auf denen ein Spuk die Straßen gro-
ßer Städte«250 erfülle. Benjamin liest das im Kontext eines zeitgenössischen 
beklemmenden Ideenreichtums, einer Galvanisierung von »Astrologie und 
Yogaweisheit, Christian Science und Chiromantie, Vegetarianismus und Gno-
sis, Scholastik und Spiritismus«, der Kehrseite einer zerstörerischen »Entfal-
tung der Technik«.251 So der Befund in seinem 1933 veröffentlichten Text Erfah-
rung und Armut. Darin skizziert er den Bruch mit der alten Welt in einer Weise, 
die entfernt an Glissants Beschreibung von Kreolisierungsprozessen erinnert, 
auch wenn sich Benjamin um Kolonialgeschichte und alltägliche Kreolisierung 
ansonsten nicht kümmert:

(…) was ist das ganze Bildungsgut wert, wenn uns nicht eben Erfah-
rung mit ihm verbindet? (…) Diese Erfahrungsarmut ist Armut nicht 
nur an privaten sondern an Menschheitserfahrungen überhaupt. Und 
damit eine Art von neuem Barbarentum.
Barbarentum? In der Tat. Wir sagen es, um einen neuen, positiven 
Begriff des Barbarentums einzuführen. Denn wohin bringt die Armut 

249	 So Benjamin mit Bezug auf Scheerbart, Erfahrung und Armut, II.1, 1991: 216. Siehe 
demgegenüber den Nazidiskurs über die jüdische »Mischrasse« und die ethnolo-
gisch unterfütterte Vorstellung vom ›wurzellosen Bastard‹; vgl. das entsprechende 
Propagandamaterial in Alonzo/Martin, Stechschritt, 2004: v. a. 376-377.

250	 Benjamin, Erfahrung und Armut, II.1, 1991: 215. Zu James Ensors Bildern vgl. Becks-
Malorny, James Ensor, 2016.

251	 Benjamin, Erfahrung und Armut, II.1, 1991: 214. Was Benjamin kaum anklingen lässt, 
sind Geschlechter- und Kolonialdimension dieser ›allgemeinen Erfahrungslosigkeit‹.



110 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

an Erfahrung den Barbaren? Sie bringt ihn dahin, von vorn zu begin-
nen; von Neuem anzufangen; mit Wenigem auszukommen (…).252

Benjamin begründet den Bruch mit dem Vergangenen damit, dass eine als gesi-
chert geltende gemeinsame Sprache verloren gegangen sei. In einer immer 
wieder zitierten Passage seines Textes führt er diesen Verlust auf die Shell 
Shocks durch den Ersten Weltkrieg zurück: 

(…) nie sind Erfahrungen gründlicher Lügen gestraft worden als die 
strategischen durch den Stellungskrieg, die wirtschaftlichen durch die 
Inflation, die körperlichen durch den Hunger, die sittlichen durch die 
Machthaber. Eine Generation, die noch mit der Pferdebahn zur Schule 
gefahren war, stand unter freiem Himmel in einer Landschaft, in der 
nichts unverändert geblieben war als die Wolken, und in der Mitte, 
in einem Kraftfeld zerstörender Ströme und Explosionen, der winzige 
gebrechliche Menschenkörper.253

Erfahrung und Armut verhandelt den Effekt der schockartigen Konfrontation 
auf sich selbst zurückgeworfener Körper mit einer zerstörten Umwelt — mit 
einer Umgebung, die nicht mehr selbstverständlich gegeben zu sein scheint.254 
Der Niederlage der deutschen Armee und dem Verlust militaristischer, expan-
sionistischer Sinnstiftung setzt Benjamin einen anderen, nichtnostalgischen 
Umgang mit kulturellen Versatzstücken entgegen. Vor dem Hintergrund der 
Weltkriegstraumata beschwört er eben nicht den Untergang des Abendlandes, 
sondern Walt Disneys Mickey Mouse. Deren Dasein sei nicht nur voller techni-
scher Wunder, sondern mache sich über diese lustig. Benjamin verweist über 
den Zeichentrickfilm auf das spezifische Potenzial einer globalisierten, wie-
derum US-geprägten Massenkultur, Mimesis anders denn als anthropozen
trierte Nachahmung zu begreifen. Dem zerstörerisch-militaristischen, natio-
nalistischen Interessen folgenden Gebrauch der Technik hält er das spieleri-
sche Erproben eines environmentalen Weltverhältnisses durch sich permanent 
wandelnde Figuren entgegen:

Denn das Merkwürdigste an ihnen ist ja, daß sie allesamt ohne Maschi-
nerie, improvisiert, aus dem Körper der Micky-Maus, ihrer Partisa-
nen und ihrer Verfolger, aus den alltäglichsten Möbeln genau so wie 

252	 Benjamin, Erfahrung und Armut, II.1, 1991: 215.
253	 Benjamin, Erfahrung und Armut, II.1, 1991: 214.
254	 Vgl. Annuß, In the Air, 2024; siehe mit Blick auf Brecht bereits Kirsch, Fatzers Aggre-

gate, 2016, im Rekurs auf Sloterdijks Rede vom Atmoterror (Luftbeben, 2002).



111II. NS 

aus Baum, Wolken oder See hervorgehen. Natur und Technik, Pri-
mitivität und Komfort sind hier vollkommen eins geworden und vor 
den Augen der Leute, die an den endlosen Komplikationen des Alltags 
müde geworden sind und denen der Zweck des Lebens nur als fernster 
Fluchtpunkt in einer unendlichen Perspektive von Mitteln auftaucht, 
erscheint erlösend ein Dasein, das in jeder Wendung auf die einfachste 
und zugleich komfortabelste Art sich selbst genügt, in dem ein Auto 
nicht schwerer wiegt als ein Strohhut und die Frucht am Baum so 
schnell sich rundet wie die Gondel eines Luftballons.255

Improvisiert nennt Benjamin die beschriebenen Transfigurationen, die vor den 
Augen »der Leute« aus der Umgebung, aus Möbeln oder Bäumen hervorge-
hen können. Implizit scheint er dabei auf eine spezifische Form der Darstel-
lung Bezug zu nehmen: Es ist ein in den Zeichentrickfilm transponiertes, heute 
weitgehend vergessenes Blackface-Zitat, das Benjamin mit Mickey Mouse ins 
Feld führt, um eine positive Vorstellung vom neuen Barbarentum und damit 
eine zeitgenössisch verwandelte, dem medialen Gefüge entsprechende Dar-
stellungsform zu propagieren. 

1928 schließt Walt Disneys Mickey Mouse im Zeichentrickfilm Steamboat 
Willie durch die visuelle Darstellung einer weiß behandschuhten, schwarzge-
sichtigen Maus mit riesigen Augen an die Minstrel- und Vaudeville-Maske an.256 
In den frühen Darstellungen von Mickey Mouse ist die Erinnerung an Blackface 
noch deutlich lesbar.257 Die renitente Figur ruft die Nachfahren von Jim Crow ins 
Gedächtnis. Benjamins Lesart ist abgekoppelt von der Bezugnahme auf die US-
amerikanische Segregation. Mickey Mouse liefert ihm stattdessen den Ausblick 
darauf, wie sich überkommene Zuschreibungen andernorts über Bord werfen 
lassen, um — lachend — »von Neuem anzufangen; (…) mit Wenigem auszukom-
men«.258 Benjamin beschreibt vor dem Hintergrund des Ersten Weltkriegs eine 
spezifische, der Kreolisierung verwandte Disposition. Aus dieser Perspektive 
wird die politische Dimension des damals in der Weimarer Republik toben-
den Kulturkampfs um eine neue transatlantische Massenkultur genauer les-
bar, in dem Braun in Blackface posend und Baker ›grotesk‹ tanzend als para-
digmatische Gegenpole von Dragging erscheinen. So rekontextualisiert, gerät 
Blackface — mit dem Carnival von Cape Town und dessen Rezeption der 

255	 Benjamin, Erfahrung und Armut, II.1, 1991: 218-219.
256	 Siehe https://archive.org/details/steamboat-willie-mickey (11. September 2024).
257	 Zum Zusammenhang von Blackface und Comic mit Blick auf Art Spiegelmans Mickey 

Mouse-Adaption vgl. Frahm, Sprache des Comics, 2010: 309-314; Ditschke et al., Birth 
of a Nation, 2009: 15-21.

258	 Benjamin, Erfahrung und Armut, II.1, 1991: 215.

https://archive.org/details/steamboat-willie-mickey


112 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

US-amerikanischen Massenkultur korrespondierend — paradoxerweise zum 
umkämpften Zeichen für eine antiidentitäre Haltung. 

Später im Pariser Exil, in einer wohl 1937 entstandenen Notiz seines soge-
nannten Passagen-Werks, wird Benjamin den deterritorialisierenden, agenea-
logischen Umgang mit Vorgefundenem als eine Art dirty Dragging, als Lum-
pensammeln, skizzieren und damit seine eigene Schreibweise darlegen — das 
modifizierende Zitieren ohne Anführungszeichen. Zur literarischen Montage 
heißt es: »Aber die Lumpen, den Abfall: die will ich nicht inventarisieren son-
dern sie auf die einzig mögliche Weise zu ihrem Rechte kommen lassen: sie ver-
wenden.«259 Es geht hier um Dragging als eine Art nomadisches Mitschleppen, 
das sich nicht um die Herkunft des Vorgefundenen kümmert und im Gegensatz 
zur territorialen Gewalt der Nazis steht.260 Vor dem Hintergrund jenes zeitge-
nössischen, den politischen Verhältnissen geschuldeten Zwangs zur Migration, 
der ihn selbst später in den Tod treibt, ist Benjamins Verständnis vom Zitieren 
als performative Transposition dezidiert politisch.

Zugleich resoniert darin ein Sprachverständnis, das die Geschichte vor-
ausgegangener Zwangsmigrationen in Europa ins Gedächtnis ruft. In der grie-
chischen Antike wird ein unverständliches, fremdes Gestammel als barbarisch 
bezeichnet. Benjamins Forderung nach einer neuen, barbarischen Haltung und 
vor allem die späteren Überlegungen zum Lumpensammeln aber zielen darauf, 
Sprache explizit als Fremdsprache zu begreifen. So liefert der deutschspra-
chige Diskurs den Ausblick auf die Differenz zwischen einer Haltung, die alles 
wild und ahistorisch durcheinander zitiert, um gängige Meinungen zu bestäti-
gen, und einem deterritorialisierenden, ›kreolisierten‹ Zeichengebrauch.

259	 Benjamin, Das Passagen-Werk, V.1, 1991: 574; N 1a, 8; vgl. hierzu Annuß, Dirty Dragging, 
2022. 
Zum Zitierverständnis Benjamins vgl. Menke, Nach-Leben im Zitat, 1991; Sprach
figuren, 1991. Untergründig invertiert Benjamin Marx’ Abwertung der Lumpensamm-
ler:innen, Vagabund:innen und ›der ganzen unbestimmten Masse‹ im Achtzehnten 
Brumaire des Louis Bonaparte von 1852 (MEW 8: 160-161). Doonan liest Drag in einem 
Benjamin verwandten Sinn als Second Hand, als Glamour-Lumpen: »A word about 
drag itself: according to detailed descriptions, the stage frocks were Elizabethan and 
very posh, which means ruffs, corsets, hoops, farthingales and slashed sleeves. (…) 
These heavy garments were sold to the theatre by servants of the upper classes. (…) 
These majestic frocks added greatly to the general spectacle, but inhibited physical 
movement. Some believe that it was under these circumstances that the term ›drag‹ 
first slipped into the vernacular. The dragginess of drag was emphasized when the 
actor in question ditched his frock in favour of his tights and man-drag and began 
leaping about the stage.« (Drag, 2019: 116)

260	 Vgl. zum Nomadischen im Gegensatz zum Genealogischen Deleuze/Guattari, Tau-
send Plateaus, 1992: 39; Deleuze, Pensée nomade, 1973; anknüpfend Braidotti, No
madic Theory, 2011.



113II. NS 

Dieser lässt sich auch an Franz Kafkas Texten nachzeichnen. Benjamins 
Sprachverständnis ist also nicht singulär, sondern spezifisch situiert. Es reflek-
tiert jene Effekte der binneneuropäischen, den kolonialen Terror später beglei-
tenden Geschichte des Antijudaismus und damit verknüpfter Migrationsbewe-
gungen, die wiederum in Kafkas literarischer Arbeit anklingen. 1912, am Vor-
abend des Ersten Weltkriegs, hält Kafka eine später sogenannte Rede über die 
jiddische Sprache.261 Sie steht im Zusammenhang mit seiner Rezeption osteuro-
päischen Exiltheaters und dessen performativem Umgang mit Sprache. Man 
kann das in fortgesetzer Übertragung als Dragging-Szene lesen. Als verwirr-
ter Jargon widerspräche das Jiddische geordneten westeuropäischen Ver-
hältnissen des Verstehens, so Kafka, die exemplarische Qualität des von ihm 
beschriebenen Exiltheaters betonend. Man würde kein Wort verstehen und 
doch mehr begreifen als man glaube. Als jüngste europäische Sprache verfüge 
das Jiddische über keine Grammatik, bestünde nur aus Fremdwörtern und Dia-
lekten und behielte die Eile und Lebhaftigkeit bei, mit der es andere Diktionen 
entwendet habe. Entsprechend lebe das Jiddische in der Gaunersprache nach. 
Eingenäht in Erklärungen würde man immer nur zu verstehen suchen, was man 
ohnehin schon wisse, so Kafka. Im Jiddischen als vom Mitschleppen gezeichne-
ter Sprache hingegen scheint aus dieser Perspektive das Unabsehbare arbiträ-
rer Referenzbildungen und deren Berührungspotenzial auf. Bei Kafka wird Jid-
disch entsprechend, so möchte ich vorschlagen, als eine Art deterritorialisie-
rendes Mitschleppen, als Dragging, verstanden, das ums Uneinig-Sein mit sich 
weiß und alle möglichen Begriffe wie Lumpen versammelt, ohne sich um deren 
Herkunft zu kümmern. Denn Kafka betont den multidirektionalen Überset-
zungs- und nichtapproprietären (Ver-)Sammlungscharakter dieser Sprache. 
»Taytsh is an untranslatable vernacular of translation, (…) not entirely one’s 
own«,262 so auch die heutige antiidentitäre Aktualisierung von Kafkas Verständ-
nis des Jiddischen in Saul Zaritts Taytsh Manifesto. 

Kafka nehme »mit dem Jiddischen keine sprachliche Territorialität der 
Juden und nicht die Sprache einer Religionsgemeinschaft in Anspruch, son-
dern bezieht es durch ein kleines exiliertes Volkstheater als nomadische Deter-
ritorialisierungsbewegung, die das Deutsche verarbeitet.«263 In diesem Sinn 
liest Bettine Menke Kafkas Rede über die jiddische Sprache. Damit werte er das 

261	 Vgl. Kafka, Jargon, 1993; siehe dazu Menke, Zerstreuungsbewegungen, 2019, hier v. a.: 
243-250. 

262	 Zaritt, Taytsh Manifesto, 2021: 213. Zum Zusammenhang von Jiddischem und Kreoli-
sierung siehe auch Isabel Freys Dissertation Voicing Yiddishland: Diasporic Afterlives 
of Yiddish Folksongs (mdw, 2024).

263	 Menke, Zerstreuungsbewegungen, 2019: 243, 43 — im Rekurs auf Kilcher, Sprachen-
diskurse, 2007: 69.



114 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Nationalsprachen-Modell nicht zuletzt gegen die zeitgenössische ›zionistische 
Renaissance‹ des Hebräischen um. Den von Kafka am Jiddischen skizzierten 
Jargon, »der das Entwendete nicht zum eigenen Besitz assimiliert, so dass das 
Entwendete vielmehr ›nicht zur Ruhe kommt‹, (es) in der Rede fort-treibt«,264 
bestimmt Menke als Reflexion seines literarischen Schreibens. Im Exponieren 
grundloser sprachlicher Verkettungen verdeutliche Kafka ein Bestimmungs-
moment von Sprache als solcher.265

Dieses mit Benjamin geteilte, deterritorialisierende Sprachverständ-
nis steht in spezifischer Relation zur Geschichte politischer Gewalt und den 
Kulturtechniken moderner Massenkultur. Es ist wie der kreolisierte Sprach-
gebrauch von der Behauptung gegenüber Zwangsmigrationen bestimmt. Und 
sowohl Benjamin als auch Kafka bringen ihre Vorstellung von einer Sprache 
ohne Bodenhaftung in Relation zu dem medialen Gefüge ihrer Gegenwart. Sie 
akzentuieren also eine spezifische diasporische Disposition für die Rezeption 
von Massenkultur. Das zeigt sich bei Kafka an seinem ungefähr zeitgleich mit 
der Rede über die jiddische Sprache veröffentlichten kurzen Text Wunsch, India-
ner zu werden (1913), der auf den ersten Blick als indianistisches ›Ethnic Drag‹ 
erscheint.266 Im Irrealis gehalten, ruft dieser Text die zeitgenössische, vom Film 
etablierte Projektionsfigur des Indigenen vor dem Hintergrund des deutschen 
Indianismus267 auf, um sie zu deterritorialisieren: 

Wenn man doch ein Indianer wäre, gleich bereit, und auf dem rennen-
den Pferde, schief in der Luft, immer wieder kurz erzitterte über dem 
zitternden Boden, bis man die Sporen ließ, denn es gab keine Sporen, 
bis man die Zügel wegwarf, denn es gab keine Zügel, und kaum das 
Land vor sich als glatt gemähte Heide sah, schon ohne Pferdehals und 
Pferdekopf.268 

Der Text verweigert sich der Verwendung von Personalpronomina und stellt 
über das zitierte (Zelluloid-)Gespenst269 ›des Indianers‹ die Frage nach dem 
Verhältnis von Figur und Umgebung. Dabei reflektiert er das Moment der Pro-
jektion. Man kann den Text auch als Mimesis der sprachlichen Form an eine 
Kamerafahrt lesen. Zugleich zerschreibt Kafka das einhegende Framing der 

264	 Menke, Zerstreuungsbewegungen, 2019: 249.
265	 Siehe demgegenüber exemplarisch für den Appropriationsdiskurs der letzten Jahr-

zehnte Scafidi, Who Owns Culture?, 2005.
266	 Vgl. Sieg, Ethnic Drag, 2009.
267	 Zur Relektüre des deutschen Indianismus vgl. Balzer, Ethik der Appropriation, 2022.
268	 Kafka, Indianer, 1996 (*1913).
269	 Siehe Kittlers Formulierung in Draculas Vermächtnis, 1993: 97.



115II. NS 

Bilder im zeitgenössischen Western und die Vorstellung vom Eingeborenen, 
indem man beim Lesen die Zügel und sich das Bild vom zitternden Boden und 
vom wilden Leben in dem von der glattgemähten Heide, in der ›heimischen‹ 
Kulturlandschaft, verliert. Sprachlich inszeniert der Text eine Art Environmen-
tal-Werden, das sich jedoch der Romantisierung des ›wilden‹ Lebens wider-
setzt. Mit Kafkas Skizze des Jiddischen als Jargon ist das insofern verwandt, 
als der Text die beschriebene deterritorialisierende Bewegung nicht stillstellt. 
Kafkas Indianer-Werden schreibt denn auch an der Defiguration erfundener 
Indigenität fort.270 Durch die Herstellung unsinniger Bezüge befragt es letztlich 
noch die selbstversichernden Projektionen auf die Umgebung — und verdeut-
licht zugleich die Situiertheit des skizzierten imagined elsewhere.

Die Kafka-Leser Deleuze und Guattari übersetzen dessen Arbeit an der 
Sprache in Tausend Plateaus ohne Anführungszeichen in die Vorstellung vom 
nomadisierenden Minoritär-Werden.271 Bereits in einem kleinen Text von 1973, 
Pensée nomade (Nomaden-Denken), verweist Deleuze auf das Moment deter-
ritorialisierender Affektion in Schreibweisen, die weniger auf Argument und 
Signifikanz, denn auf die Evokation von Intensitäten zielten.272 Solche Schreib-
weisen seien einer dionysischen Lachkultur verwandt, heißt es in impliziter 
Referenz auf die bachtinsche Darstellung des Karnevals mit seinem die Körper 
entgrenzenden Ansteckungspotenzial.273 1980 bestimmen Deleuze und Guattari 
schließlich das nomadische Denken als eines in ungerichteten Bewegungen, in 
Fluchtlinien des Werdens — ein Denken in transversalen Deterritorialisierungs-
kräften, ein rhizomatisches Denken, das nicht nur über Flucht- oder Ursprungs-
punkte, sondern auch über deren Dekonstruktionen hinausweist.274

Glissant zitiert diese Überlegungen zum Rhizomatischen, zum Nomadi-
schen seinerseits ohne Anführungszeichen in seinen Lektüren der karibischen 

270	 Zur Historisierung des seit den 1980er-Jahren zunehmend populären, inzwischen 
als Rechtskategorie etablierten und zugleich als Identitätsmarker fungierenden Indi-
genitätsbegriffs vgl. Niezen, The Origins of Indigenism, 2003. Ausgangspunkt der 
heutigen Begriffsverwendung ist weniger die notwendige Sicherstellung des Rechts 
auf lokale Subsistenzarbeit, sondern die genealogische Verbundenheit mit dem 
Boden; zur Problematisierung des Indigenitätsdenkens siehe daher Erasmus, Who 
Was Here First?, 2020.

271	 Zu Kafkas Umgang mit dem Deutschen, der die Hochsprache minoritär werden lasse, 
und zu seinem Verständnis des Jiddischen als nomadischer Deterritorialisierungsbe-
wegung vgl. Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 1992: 145-147; Deleuze, Kafka, 1976: 
36.

272	 Vgl. Deleuze, Pensée nomade, 1973.
273	 Vgl. Bachtin, Rabelais, 1995. Mit Warstat wäre der Karneval als Soziale Theatralität 

(2018) lesbar.
274	 Zum Rhizom als Anti-Genealogie vgl. Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 1992: 21.



116 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Literatur. Er transponiert sie in ein Nachdenken über Kulturtechniken, die 
konkreten Kreolisierungsprozessen geschuldet und im Black Atlantic veror-
tet sind. Deleuze und Guattari gewissermaßen vom Kopf auf die Füße stel-
lend, wird das Nachdenken über nomadische Schreibweisen provinzialisiert 
und entsprechend materialistisch gewendet.275 Vor dem Hintergrund einer 
längst kreolisierten Welt ruft Glissant die Aftereffekte kolonialer Gewalt auf. 
Wie Glissant ausführt, sind antiidentitäre, transfigurative Darstellungsformen 
also nicht erst Artikulationsformen moderner künstlerischer oder massenkul-
tureller Entwicklungen des 20. Jahrhunderts. Einem Denken in transversalen 
Beziehungen statt in eindeutig bestimmbaren, von den Phantasmen der Rein-
heit heimgesuchten Ursprungs- und Verwurzelungsvorstellungen verpflichtet, 
erinnert er an die Kulturtechniken der Versklavten: im Zuge der Middle Pas-
sage dazu gezwungen, aus unterschiedlichen, unverortbaren Spuren überkom-
mener Elemente eine kreolisierte Sprache zu bilden, um durch das Nichtver-
stehen hindurch zu kommunizieren.276 

Vor diesem Hintergrund lässt sich das Sprachverständnis Benjamins und 
Kafkas mit der Frage nach politischer Geschichte und aus der Not entstehenden 
Möglichkeiten anderer Weltbezüge verbinden. Kafkas nomadisch-deterritoriali-
sierendes Schreiben und Benjamins Forderung nach einem neuen Barbarentum 
transponieren massenkulturelle Formen, die ihrerseits Kreolisierungsprozesse 
über das Zitat von Blackface oder reflexive Figurationen des Indigenen verhan-
deln, in Texte, die sich dem nationalistischen Territorialterror verweigern. Sie 
erinnern an die Zerstörungsgewalt des Ersten Weltkriegs (Benjamin) und an 
in der Sprache sedimentierte Fluchtbewegungen vor antisemitischer Gewalt 
(Kafka). Es geht in diesen Texten also nicht nur um ein spezifisches Sprachver-
ständnis, sondern darum, seine politischen Konsequenzen gegen das Nachleben 
von konkreten Gewaltzusammenhängen und korrespondierenden identitären 
Denkformen zu mobilisieren. So zeigen diese Texte, dass sich moderne Massen-
kultur nicht auf die Einhegung und Kommodifizierung des Dargestellten — The 
Jazz Singer — oder auf rassistische Stereotypisierungen — Minstrel Shows  — 
reduzieren lässt. Noch durch die Evokation stereotyper Figuren hindurch, las-
sen diese Texte transfigurative, deterritorialisierende, nomadische, Formen zu 
ihrem Recht kommen. Zusammen mit Glissant gelesen, wird exemplarisch das 
Allianzpotenzial verwandter, jeweils spezifisch situierter Denkbewegungen und 
Kulturtechniken offenbar, die ohne Phantasmen der Verwurzelung und linea-
rer Genealogien auskommen und gerade so das Recht einklagen, sich kollek-
tiv zu versammeln. Hier zeigt sich auch die — Haraways Begriff entwendend — 

275	 Zur postkolonialen Kritik an Deleuze und Guattari vgl. Bay, Transkulturelle Stockun-
gen, 2010. 

276	 Vgl. Glissant, Poetics of Relation, 1997.



117II. NS 

Oddkinship kreolisierter Praktiken am südafrikanischen Kap und deterritoriali-
sierender Schreibweisen in der Mitte Europas.277 Es ist ein entfernt verwandter 
Modus des Zitierens, der das Verwendete offensiv rekontextualisiert und dabei 
modifiziert, mithin reflexiv übersetzt: Glissant knüpft ihn an die Geschichte der 
Kreolisierung unter kolonialen Bedingungen im Black Atlantic; in Benjamins Vor-
stellung vom neuen Barbarentum taucht er vor dem Hintergrund anderer, von 
der Industrialisierung des Krieges bestimmter Traumata auf; bei Kafka erin-
nert er an die Geschichte von Antisemitismus und innereuropäischer Zwangs-
migration. Diese nichtidentitären, ihrerseits nomadischen Verwandtschaftsbe-
ziehungen aber lassen auch nach unvorhersehbaren Solidarisierungspotenzia-
len fragen, um Politiken gewaltförmigen Teilens und Herrschens über den lokal 
begrenzten Kontext hinaus zu begegnen.278 

Exotisieren (Revue)

Während im Sommer 1938 das Blackface-Zitat von Kreneks Jonny spielt auf als 
ikonisches Zeichen einer vermeintlichen Weltverschwörung aus Kulturbol-
schewismus und Judentum herhalten muss und im Herbst die Reichspogrom-
nacht, der Umschlag antisemitischer Boykottpolitik in die so genannte Kristall-
nacht, vom NS-Regime orchestriert wird, findet zu Beginn des Jahres in Berlin 
eine komische Revue statt. Sie ist modernes Unterhaltungsspektakel auf der 
Höhe der Zeit und zugleich, den Kolonialrassismus aktualisierend, Gegenmo-
dell zur Minstrel Show. Unter der Regie von Wolf Völker mit Schlager-Musik 
und Arrangements von Joe Rixner, gespielt vom Orchester der Deutschland-
halle unter der Leitung von Karl Stäcker, begleitet diese Revue als unterhal-
tende Demonstration deutscher Technikbeherrschung die Internationale 
Automobilausstellung. Ihre Spuren sind heute im Nachlass des Bühnendesi
gners Traugott Müller am Theaterwissenschaftlichen Institut der FU Berlin zu 
finden.279 10.000 Zuschauende sollen in der vom 19. Februar bis 6. März 1938 

277	 Vgl. Haraway, Staying with the Trouble, 2016; zur Kritik an deren abstraktem »non-
natalism«, der rassistische Biopolitiken ausblende, vgl. Dow/Lamoreaux, Situated 
Kinmaking, 2020. 

278	 Zur neueren Auseinandersetzung um Solidarisierungspotenziale vgl. Kastner/Suse-
michel, Unbedingte Solidarität, 2021 (im Rekurs auf Elams Begriff der groundless soli-
darity in Feminism and Deconstruction, 1994: 69); Mokre, Solidarität, 2021; Leere Sig-
nifikanten, 2024; Rothberg, Multidirectional Memory, 2009, hier: 115. Zur Differenz 
zwischen allianzpolitischen Versammlungen, assemblies, und Ansammlungen von 
Identitäten siehe inzwischen auch Butler, Notes, 2016. 

279	 Zum Nachlass von Traugott Müller gehören das Programmheft der Revue Ki sua 
heli, ein Album mit zahlreichen Probenfotos und eine Sammlung an meist undatier-



118 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

bespielten Arena der Deutschlandhalle, die 500 Quadratmeter Spielfläche 
umfasst, Platz gefunden haben. Es geht also um ein spektakuläres Projekt.

Ki sua heli — mit 300 std/km durch die Tropen, so der Titel dieser von einer 
Filmexpedition in den ostafrikanischen Dschungel handelnden Revue, spielt mit 
dem Exotismus der frühen Film- und Operettengeschichte. Doch die Revue 
knüpft nicht nur an den ›populären Pakt‹ der Ausstattungsoperetten aus dem 
vorhergehenden Jahrhundert oder die von Siegrfried Kracauer so genannten 
Mädchenkomplexe zeitgenössischer ornamentaler Massenspektakel und ent-
sprechender Filme an.280 Sie erinnert auch an den engen Zusammenhang von 
Industrieausstellungen und Völkerschauen, der Inszenierung von Hegemonia-
lem und Kolonialem.281 Das Expeditionsnarrativ der Revue fungiert am Vor-
abend des Zweiten Weltkriegs und vor dem Hintergrund des im Ersten Welt-
krieg verlorenen ›Platzes an der Sonne‹ als eine Art Ersatz-Kolonialismus. Es 
antwortet, so Susann Lewerenz, auf das »Versprechen globaler Mobilität«282 
und exotistischer Konsumtion. Dabei verweist die Revue auf die Rolle des Films, 
der im frühen 20. Jahrhundert die Völkerschauen ablöst, um dem deutschen 
Publikum ›fremde Welten‹ vor Augen zu führen. Und diese fingierten fremden 
Welten unterscheiden sich grundlegend von den abwertenden Darstellungen 
einer globalisierten, nomadischen Moderne.

Vom zeitgenössischen Kolonialdiskurs ist im Programm, das Kisuaheli 
als »Verkehrssprache des gesamten äquatorialen Afrika« verkauft, zwar nicht 
explizit die Rede. Aber bereits im ersten Bild wird Der unberührte Urwald über 
den »Stampftanz der Eingeborenen« und den »Maskentanz der Medizinmän-
ner«283 als zu erschließendes Territorium in Szene gesetzt. Am Ende wiede-
rum erscheinen einer der zahlreichen Zeitungskritiken zufolge weiße Tänze-
rinnen zum »Aufmarsch der Tropenerzeugnisse«,284 die letztlich wie Trophäen 
präsentiert werden. Auf den Verlust ›deutscher Gebiete‹ im Zuge des Ersten 
Weltkriegs reagierend, benennt die Revue keine spezifische Kolonie, sondern 
führt über die weibliche Präsentation afrikanischer Ressourcen letztlich den 

ten Ausschnitten von Zeitungskritiken (Theaterhistorische Sammlungen des Thea-
terwissenschaftlichen Instituts der FU Berlin). Vgl. zu Ki sua heli auch Lewerenz, 
Geteilte Welten, 2017: 259-263.

280	 Vgl. zur Rückeroberung der Maskenfreiheit durch die moderne europäische Unter-
haltungskultur und deren folgende Entwicklung zum Regierungsinstrument Matala 
de Mazzas Studie Der populäre Pakt, 2018. Zu den Mädchenkomplexen Kracauer, 
Ornament der Masse 1977: 50.

281	 Vgl. Annuß, Astramentum, 2022.
282	 Lewerenz, Geteilte Welten, 2017: 261. 
283	 Ki sua heli (Programmheft), 1938: 5 u. 7.
284	 J. Müller-Marein, »Das Schiff der Tänzerinnen« vom 19. Februar 1938 (Müller, Nach-

lass, Kritikensammlung, o.Q.).



119II. NS 

Anspruch auf den gesamten Kontinent vor Augen.285 Wird der zeitgenössischen 
kreolisierten Massenkultur in der Illustration von Zieglers Ausstellung Entar-
tete Musik ein entstelltes, zoomorphes Gesicht verliehen, gerät der Exotismus 
dieser Afrika-Revue zum Surrogat sowohl der — mit Wipplinger gesprochen — 
Jazz Republic286 als auch der verlorenen Territorialansprüche. Hierzu stellt die 
Revue schwarze Körper, die als ›Eingeborene‹ in Szene gesetzt werden, den 
modernen Wundern deutscher Technikbeherrschung gegenüber.287

Den Raum dieser gefeierten, in der Zeitung so genannten »Kolonialre-
vue«288 gestaltet der ehemalige »Stoßtruppführer«289 und Bühnendesigner 
Traugott Müller, in dessen Nachlass sich zahlreiche Probenfotos finden. Hans 
Hessling und Jupp Hussels übernehmen die Rolle von Abenteurern und wer-
den zunächst über den Köpfen des Publikums platziert. Aus der Position der 
Überschau kommentieren sie Witze reißend das Geschehen. An den zeitge-
nössischen Film erinnernd ist die Vogelperspektive von Anfang an als koloniale 
markiert. Entsprechend kulminiert das Spektakel später in einer aufsehenerre-
genden Szene, in der die Pilotin Hanna Reitsch mit einem Focke-Hubschrauber 
durch die Deutschlandhalle fliegt. Ki sua heli bietet in Bezug auf die moderne 
Technik die Illusion volksgemeinschafticher Überlegenheit und nimmt vorweg, 
was spätestens im Zweiten Weltkrieg das Unterhaltungskino leisten soll und 
gerade in den Fliegerfilmen als Komplement zu Riefenstahls Reichsparteitags-
film eingesetzt wird: die ideologisch aufgeladene Blickführung.290

285	 Zur indirekten kolonialrevisionistischen Propaganda zeitgenössischer Populärkultur, 
etwa auch von Operetten wie Heinz Henschkes Die oder keine. Große Ausstattungs-
Operette in 10 Bildern, die in den folgenden beiden Jahren erst im Berliner Metropol-
Theater, später auch im Admiralspalast aufgeführt wird, vgl. Lewerenz, Geteilte Wel-
ten, 2017: 263. 

286	 Wipplinger, Jazz Republic, 2017; zum Jazz in der Weimarer Republik und deren NS-
Rezeption vgl. auch Alonzo/Martin, Stechschritt, 2004: 240-273, zum Jazzverbot von 
1935: 269.

287	 Zur »›Autochthonisierung‹ der Kolonisierten« siehe in anderem Zusammenhang 
Mbembe, Kritik, 2014: 114.

288	 »Hanna Reitsch fliegt durch die Deutschlandhalle«, 21. Februar 1938 (Müller, Nach-
lass, Kritikensammlung, o.Q.). 

289	 So das Programmheft zu Müllers Beteiligung am Ersten Weltkrieg (Felix Lützkendorf, 
»Stoßtruppführer — Bühnenarchitekt. Traugott Müller erzählt von seinem Leben 
und Wollen«, 1938: 14-16, hier: 14).

290	 Zum Stellenwert der Blickführung für die theatrale Propaganda vgl. Annuß, Volks-
schule, 2019: 405-437. Siehe zum Zusammenhang von Aviatik und Faschismus auch 
Esposito, Mythische Moderne, 2011. Die Führer- als Vogelperspektive ist spätestens 
seit der Eingangsszene von Leni Riefenstahls Reichsparteitagsfilm Triumph des Wil-
lens (1935) propagandistisch etabliert. 



120 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Während mit der Pilotin Reitsch in Zeiten der Kriegsvorbereitungen durchaus 
auch die weiblichen ›Volksgenossen‹ einbezogen sind,291 fungieren afrodeut-

291	 Vgl. auch die Fliegerinnenpropaganda, etwa in Helmut Weiß’ 1943/44 gedrehtem 
exotistischem Film Quax in Afrika mit Heinz Rühmann in der Hauptrolle.

Abb. 24. Hanna Reitsch, durch die Deutschlandhalle fliegend. Ki sua heli, Berlin, 1938. 
Nachlass Traugott Müller, Theaterhistorische Sammlungen des Instituts für Theaterwis-
senschaft der FU Berlin.



121II. NS 

sche Darstellende als exotisierte Kulisse. Technik- und Kolonialinszenierung 
bedingen einander. Ausschließlich Louis Brody, der bekannteste schwarze Dar-
steller des Weimarer Films, wird im Programm explizit angekündigt. Während 
die schwarzen Statisten namenlos bleiben, übernimmt er die Rolle des ›Häupt-
lings‹ Bosambo.292 Brody spricht sich vor der Machtergreifung öffentlich gegen 
die Schwarze-Schmach-Kampagne aus, ist an der Gründung der Liga für Men-
schenrechte beteiligt und gilt als Kommunist. Während des Zweiten Weltkriegs 
tritt er in antibritisch-kolonialrevisionistischen Propagandafilmen wie dem zur 
Zeit des südafrikanischen Burenkriegs spielenden Ohm Krüger (1941) auf — 
außerdem in Carl Peters (1941) und Germanin (1943). Und im antisemitischen 
Nazi-Pendant zu The Birth of a Nation, in Veit Harlans Jud Süß (1940), über-
nimmt er bereits zuvor den Part des schwarzen Subalternen. Alcolson hatte 
er sich in der Weimarer Zeit genannt, vermutlich auf seinen Alkoholkonsum 
und auf Jolson anspielend. In Ki sua heli wird er wie ein Doppelgänger des US-
amerikanischen Filmstars Paul Robeson vermarktet, der im Film Sanders of the 
River (1935) die Rolle des Bosambo spielt.293 Doch anders als in Sanders of the 
River bleibt dieser Bosambo allenfalls Nebenfigur. Brody wird im Programm-
heft nur als Sänger aufgeführt und ist damit der übrigen schwarzen Statisterie 
näher gerückt als den Protagonist:innen der Handlung.

Nun schweigen sich die Kritiken und auch das Programmheft weitgehend 
darüber aus, wer in Ki sua heli als ›Eingeborene‹ auftritt, um angebliche afrika-
nische »Kriegs-, Masken- und Schwerttänze«294 aufzuführen. In einem Artikel 
heißt es, hier habe das erste Mal »bei einer Revue die Völkerkunde«295 assistiert, 
so dass fratzenhafte »Totempfähle, Palmen und das Geschnatter der Hagen-
beck-Flamingos«, die die Spielfläche in einem geschlossenen Wassergraben 
umringen, ›uns‹ in »Urwald-Stimmung« versetzen würden. Die wie Marter-
pfähle aussehenden Totems, die auf die ostafrikanische Schnitzkunst verweisen 
sollen, lehnen sich wohl eher an die expressionistisch geprägte ›Primitivismus‹-

292	 Zur wechselvollen Biografie von Louis Brody vgl. Nagl, »Sieh mal …«, 2004: 83-87; 
Louis Brody, 2005. Im Programmheft wird er als »Negersänger« Brody-Mpessa ange-
kündigt.

293	 Robeson spielt 1935 in Zoltan Kordas Sanders of the River den nigerianischen Chief 
Bosambo, einen Alliierten der britischen Kolonialmacht. Ki sua heli überschreibt den 
Figurennamen zitierend nicht nur den Plot, sondern auch die Drehgeschichte. Dem 
in Deutschland gezeigten Film geht eine Expedition voraus, an der sich Robeson 
beteiligt, um eine andere Darstellung des afrikanischen Kontinents zu ermöglichen. 
Davon bleibt allerdings in der Schnittfassung nichts übrig. Zur NS-Rezeption von 
Robeson vgl. Alonzo/Martin, Zwischen Stechschritt und Charleston, 2004: 316-324, 
und insbesondere Naumann, Euphorie, 2004.

294	 »Wassergraben mit 200 Flamingos« (Müller, Nachlass, Kritikensammlung, o.Q.).
295	 Ohne Titel, Müller, Nachlass, Kritikensammlung, o.Q.



122 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Rezeption aus der Zeit vor der Machtergreifung an. Und die Kopfbedeckun-
gen der offenbar in grellbunte Tücher gehüllten Afrika-Darstellenden scheinen 
vor allem an den Federschmuck stereotyper ›Indianer‹ in Wildwest-Shows des 
19. Jahrhunderts oder zeitgenössischen Western zu erinnern. Halbnackt auf-
tretend, stellen sie eine visuelle Beziehung zu den 120 ebenfalls namenlosen, 
mit Federn ausgestatteten weißen Revue Girls des mitwirkenden Balletts her. 
Bei aller visuellen Trennungspolitik machen sie mithin auf die Überlagerung 
geschlechter- und kolonialpolitischer Hierarchien aufmerksam, erweisen sich 
aber nicht als handelnde, sondern als Umgebungsfiguren.296 

Dass die Inszenierung afrikanischer ›Indigenität‹ wenig mit Authentizität 
zu tun hat, wird im Feuilleton gerade dort zwischen den Zeilen lesbar, wo sie 
versprochen wird. Über »Negergruppen, die seit langem in Deutschland leben, 

296	 Zur Betonung von Nacktheit vgl. den Verweis auf die »Beinchen, Beinchen, Beinchen« 
der tanzenden Girls in rosa Kostümen: »Hanna Reitsch fliegt durch die Deutschland-
halle«, 21. Februar 1938 (Müller, Nachlass, Kritikensammlung, o.Q.).

Abb. 25. Afrika-Darstellende, Probenfoto, 
Ki sua heli, Deutschlandhalle Berlin, 1938. 
Nachlass Traugott Müller, Theaterhistori-
sche Sammlungen des Instituts für Theater-
wissenschaft der FU Berlin.

Abb. 26. Revue Girls, Probenfoto, Ki sua 
heli, Deutschlandhalle Berlin, 1938. Nach
lass Traugott Müller, Theaterhistorische 
Sammlungen des Instituts für Theater-
wissenschaft der FU Berlin.



123II. NS 

doch bisher nichts von der Exotik ihrer tropischen Heimat verloren haben«,297 
schreibt beispielsweise J. Müller-Marein. Der Artikel lässt anklingen, dass die 
Afrika-Darstellenden Teil der deutschen Bevölkerung sind. In einem weiteren 
Artikel wird behauptet, dass es sich um 56 Leute »aus Berlin und Hamburg und 
aus anderen deutschen Städten«298 handelt, die — so die merkwürdige Formu-
lierung — »die wilden Tänze ihrer Heimat« zeigen würden. Die Probenfotos, 
die sich im Nachlass von Traugott Müller befinden, zeigen sie freilich in Stra-
ßenkleidung, weisen sie mithin als deutsche Städtebewohner aus. Entspre-
chend deutet die zeitgenössische Rezeption, zusammen mit diesen Proben-
fotos betrachtet, auf die immanenten Widersprüche der NS-Politik hin.

1938 sind Jüd:innen längst vom Bühnengeschehen ausgeschlossen. »Each 
group that the Nazis subjected to their peculiar ›racial‹ gaze had its own his-
tory of social negotiations around ›otherness‹ and of cultural racialisation, and 
those histories informed the way that they were treated in practice«,299 so Rob-
bie Aitken und Eve Rosenhaft zur paradoxalen Situation der afrodeutschen 
Bevölkerung unter NS-Herrschaft. Aufgrund der Widersprüche zwischen ras-
sistischen Segregationsbestrebungen einerseits, kolonialrevisionistischen 
Interessen in Teilen des NS-Apparats andererseits ist der regierungspolitische 
Umgang mit der schwarzen Bevölkerung instabil und wird von arbiträren Ent-
scheidungen auf Verwaltungsebene bestimmt. Die Politik schwankt zwischen 
Deportationsplänen und dem Entzug von Ausreisemöglichkeiten; im Zuge 
des Zweiten Weltkriegs radikalisiert sie sich.300 Mit den Nürnberger Gesetzen 
1935 potenziert sich bereits die Prekarisierung auch der schwarzen deutschen 
Bevölkerung und zwingt diese immer mehr in die Rolle Afrika darstellender 
Statist:innen. Während Leute zu Staatenlosen erklärt und aus der Rechtsord-
nung ausgeschlossen werden, führen die herrschenden Geschlechterpolitiken, 
begleitet vom Diskurs um ›Rassenschande‹, in der zweiten Hälfte der 1930er-

297	 »Das Schiff der Tänzerinnen« vom 18. Februar 1938 (Müller, Nachlass, Kritikensamm-
lung, o.Q.).

298	 »Der Ozean liegt am Funkturm. 56 Neger sprechen ›Ki sua heli‹ in der Deutschland-
halle« (Müller, Nachlass, Kritikensammlung, o.Q.).

299	 Aitken/Rosenhaft, Black Germany, 2013: 232; zur widersprüchlichen NS-Politik siehe 
Kapitel 7: 231-278. Zur Ausdifferenzierung schwarzer Opfer des NS vgl. Lusane, Hit-
ler’s Black Victims, 2003, hier: 87; siehe auch Campt, Other Germans, 2004: 21.

300	 Zum exemplarischen Umgang mit der Deutschen Afrika-Schau, einem zunächst 
selbst organisierten, vor allem afrodeutschen Wanderzirkus, der noch bis 1940 durch 
das nationalsozialistische Deutschland und Österreich tingelt, vgl. Aitken/Rosen-
haft, Black Germany, 2013: 250-259; Joeden-Forgey, Deutsche Afrika-Schau, 2004; 
Lewerenz, Die Deutsche Afrika-Schau, 2006 (zur allmählichen Verdrängung der 
Frauen, der früheren Hauptattraktion von Völkerschauen: 110-115); Geteilte Welten, 
2017: 225-230.



124 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Jahre verstärkt zu Zwangssterilisationen.301 In den 1940er Jahren schließlich 
werden einige schwarze Deutsche unter variierenden Begründungen in Kon-
zentrationslager deportiert oder in Psychiatrien gesperrt; »in official thinking 
and practice there was a progressive assimilation of Blacks to a global category 
of ›racial aliens‹ subject to removal without any separate rationale and without 
regard to historical, sentimental or foreign-policy considerations«,302 so Aitken 
und Rosenhaft. 

Die NS-Entwicklung invertiert mithin, was Rogin an The Jazz Singer skiz-
ziert. In Nazi-Deutschland werden Jüd:innen nicht allmählich weiß und in die 
Mehrheitsgesellschaft integriert, sondern an längst assimilierten Bürger:in-
nen werden bis dato unvorstellbare Exklusionspolitiken erprobt — vom Auf-
trittsverbot und dem Ausschluss aus dem öffentlichen Dienst bereits 1933 über 
den Verlust ihrer Staatsbürgerrechte 1935 bis hin zu ihrer Enteignung und dem 
Ausschluss aus dem öffentlichen Raum ab 1938, schließlich ab 1941 ihrer Depor-
tation und industriellen Vernichtung. Sukzessive werden die NS-Ausschluss-
politiken auf alle möglichen anderen, auch auf die afrodeutsche Bevölkerung 
ausgedehnt. Während sich deren Arbeitsmöglichkeiten allmählich auf völker-
schauähnliche Kolonialdarstellungen, den Verkauf von Südfrüchten, Tierpflege 
im Zoo oder sonstige prekarisierte, zugleich exotisierende Jobs reduzieren,303 
wird den Afrika-Darstellenden in Ki sua heli als zur Bühnengestaltung gehö-
renden Hintergrund- oder Randfiguren eine Zwischenstellung zugeschrieben: 
zwischen den Revue Girls und den Tieren aus dem Hagenbeck-Zoo. Auch die 
Statisten werden also in die Nähe des Zoomporphen gerückt; allerdings nicht, 
um das vermeintliche Fake-Gesicht einer jüdisch-kulturbolschewistischen 
Weltverschwörung vorzuführen wie auf dem Blackface zitierenden Titel der 
Abrechnung mit ›entarteter‹ Musik, sondern um eine afrikanische Vormoderne 
als Gegenbild zur deutschen Technikbeherrschung zu inszenieren. Und dieses 
Gegenbild, das sich an Ki sua heli exemplarisch nachzeichnen lässt, ist in spezi-
fischer Weise konstitutiv für die Fiktion der Volksgemeinschaft. 

Die im Nachlass von Traugott Müller zu findenden Probenfotos erinnern 
daran, was das propagandistische Bühnenspektakel hierzu ausblenden muss. 
Neugierig und vielleicht ein wenig erstaunt darüber, fotografiert zu werden, bli-

301	 Vgl. zum zeitgenössischen Entzug von Staatsbürgerrechten und dessen Folgen das 
Kapitel »Der Niedergang des Nationalstaats und das Ende der Menschenrechte« in 
Arendt, Elemente und Ursprünge, 1986 (*1955): 422-470; The Origins of Totalitaria-
nism, 2017 (*1951): 349-396. Zur Geschichte rassistischer Zwangssterilisationen im 
NS vgl. Lewerenz, Die Deutsche Afrika-Schau, 2006: 53; Pommerin, Sterilisierung, 
2004.

302	 Aitken/Rosenhaft, Black Germany, 2013: 274. 
303	 Vgl. Aitken/Rosenhaft, Black Germany, 2013: 250.



125II. NS 

cken drei Kinder zusammen mit einer älteren und einer jüngeren Frau, jeweils 
in lokaler Straßenkleidung, in die von schräg oben auf sie gerichtete Kamera. 
Platziert sind sie in einer bemalten, mit Bast bedeckten Hütte, die zu Müllers 
Urwald-Bühnendesign gehört. Ihre Namen sind vielleicht nicht mehr rekons-
truierbar, aber ihr Bild erzählt immerhin von dem, was die Revue nicht zeigt. 
Vermutlich sind sie in Ki sua heli gar nicht aufgetreten und haben allenfalls 
backstage gearbeitet; denn ihre Existenz widerspricht der von der Revue insze-
nierten feinsäuberlichen Trennung von schwarzen Afrika-Darstellenden und 
weißem, modernem ›Herrenvolk‹. Vielleicht handelt es sich um Familienange-
hörige der männlichen Statisten.304 Das Foto zeugt so gelesen von jenem Teil 
der deutschen Bevölkerung, den die visuelle Politik der Revue selbst unsichtbar 
macht und damit auch die groteske Hypervisibilisierung in Blackface für die NS-
Propaganda allmählich obsolet werden lässt. Wohl während einer Probenpause 
aufgenommen, gerät hier etwas anderes als ein vermeintlich geschichtsloser 

304	 Vgl. zur Anwesenheit der Kinder von schwarzen Statist:innen, auch als Afrikadar-
stellende in Völkerschauen und im Zirkus, die Autobiografie von Theodor Michael 
Deutsch sein und schwarz dazu, 2013.

Abb. 27. Pausenfoto, Ki sua heli, Deutschlandhalle Berlin, 1938. Nachlass Traugott Mül-
ler, Theaterhistorische Sammlungen des Instituts für Theaterwissenschaft der FU Berlin.



126 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Kontinent305 ins Bild. Das Foto zeigt, dass Nazideutschland — mit Glissant 
gesprochen — längst kreolisiert ist, dass Kolonisierung umgekehrte Migra-
tionsbewegungen nach sich zieht und gerade in den urbanen Zentren entspre-
chende, alltägliche Beziehungsweisen auch unabhängig vom US-Import einer 
neuen Massenkultur hervorbringt. Die Exotisierung der vermeintlich anderen 
in Dschungelkulisse ist selbst prekär, wie das Foto verdeutlicht. Der Abgren-
zung von der Weimarer Kreolisierung der Massenkultur dienend, ist sie doch 
von jenen nomadischen Entwicklungen bestimmt, die die Nazis verleugnen. 

Insofern bilden Brauns Blackface in Drag, die Bewerbung der Ausstellung 
Entartete Musik und das hier beschriebene Foto anonymer Leute eine Konstel-
lation, die dazu herausfordert, die Komplexität politischer Gewaltgeschichte 
und die daraus resultierenden Darstellungspolitiken auszuloten. Und hier-
bei dienen die NS-Afrikadarstellungen nicht bloß der Kolonialkonkurrenz. Sie 
sind vielmehr bestimmt von der ideologischen Aufladung heimischen Bluts und 
Bodens, die die Erfindung einer ›eigenen‹ Moderne durch die Nazis begleitet. 
Die Theatralisierung afrikanischer Eingeborener und die performative Herstel-
lung der Volksgemeinschaft sind denn auch komplementäre Ausformungen der 
NS-Propaganda, die die nomadisch-kreolisierte Signatur der Gegenwart ban-
nen sollen.

Indigenisieren

Exotistischen Spektakeln wie Ki sua heli gehen Experimente mit einer als 
genuin nationalsozialistisch gelabelten propagandistisch-kultischen Massen-
kultur voraus. Flankiert werden diese nicht zuletzt von der wissenschaftlichen 
Behauptung germanischer Wurzeln. Neben dem Einsatz einer invektiven, anti-
semitisch aufgeladenen Bildpolitik, wie sie Brauns Foto in Drag präfiguriert, 
setzen die Nazis auf fingierte, ethnonationalistische ›Selbstindigenisierung‹ — 
auf die Behauptung von eigenem Blut und Boden. Die performative Kehrseite 
von Ausgrenzungspolitiken, die von abwertenden und exotisierenden Hyper-
visibilisierungen der vermeintlich anderen begleitet werden, lässt sich an zwei 
Case Studies zeigen: an sogenannten Thingspielen, am massenchorischen Pro-
pagandatheater also, und an der tanzwissenschaftlich bestimmten Volkskunde. 
Die Thingspiele theatralisieren eine eigene, von der Dirtiness kultureller Ver-
flechtungen vermeintlich gereinigte deutsche Moderne durch fiktionalisierte 
militaristische Reenactments der Machtergreifung und die formierte Inszenie-

305	 Vgl. zu Afrika als »Kindernation« die postum veröffentlichten Mitschriften zu Hegels 
Vorlesungen Über die Philosophie der Geschichte (1986, 12: 120).



127II. NS 

rung der Volksgemeinschaft. Die Volkskunde wiederum flankiert diese perfor-
mative Fiktion mit retrospektiv erfundenem männerbündischem Brauchtum 
und liefert die genealogische Legitimation zeitgenössischer Territorialpoli-
tik. Theater und Wissenschaft mobilisieren jeweils bewegte Körper im Sinn der 
NS-Propaganda — als Instrumente der Dekreolisierung und der Austreibung 
vermeintlicher Dirtiness. Zugleich ließen sich diese Mobilisierungen selbst als 
eine Form von racialized Dragging lesen: als Fingieren eines Volkskörpers.

Thing (Euringer, Heynicke)

Bei den Thingspielen, einer theaterwissenschaftlichen Erfindung für die NS-
Propaganda während der Umbruchphase nach der Machtergreifung, handelt 
es sich entsprechend ihrer altgermanischen Volksetymologie um Gerichts-
spiele, die eine eigene ›Antike‹ auf moderne Weise aktualisieren sollen.306 Tat-
sächlich wird das vermeintlich altgermanische Label dazu genutzt, moderne 
Bewegungs- und Sprechchorästhetiken der Weimarer Zeit fortzuentwickeln, 
um die Figur der Volksgemeinschaft in entsprechenden Massenspielen perfor-
mativ hervorzurufen, also ihr Werden als Erfüllung vorbestimmter Natur dar-
zustellen. In von den Kommunen in Zusammenarbeit mit der NS-Propaganda 
gebauten Freilufttheatern, sogenannten Thingstätten, bewegen sich aufmar-
schierende Kolonnen aus dafür rekrutierten Verbänden durchs Publikum hin-
durch. Sich vermeintlich selbst spielend, sollen sie eine territorial eingehegte 
Form des Partizipierens suggerieren. Im Bewegungsrepertoire leben anfangs 
noch die vom Ausdruckstanz geprägten klassisch-modernen Avantgardeex-
perimente der frühen Zwischenkriegszeit fort. Das Thingspiel soll nun ver-
gemeinschaftende Ersatzerfahrungen in geteilter Atmosphäre ermöglichen. 
Während etwa Joseph Roachs Cities of the Dead vor dem Hintergrund kolonia-
ler Traumata Surrogation als kreolisierte Signatur der von ihm so genannten 
circum-Atlantic world bestimmt,307 verhandeln die Thingspiele die von Benja-
min in Erfahrung und Armut geschilderten Weltkriegstraumata und werden so 
ihrerseits zum nationalsozialistischen Erfahrungssurrogat. 

306	 Vgl. zum Thingspiel u. a. Annuß, Volksschule, 2019 (der hier enthaltene Abschnitt zu 
Kurt Heynickes Der Weg ins Reich ist Fortschrift eines längeren Kapitels: 266-278); 
Stommer, Die inszenierte Volksgemeinschaft, 1985. Der Thingbegriff, Umschreibung 
von concilium, stammt aus zeitgenössischen Tacitus-Übersetzungen und dient dem 
germanisierten Branding der NS-Massenspiele.

307	 Vgl. Roach, Cities, 1996. 



128 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Die chorischen Auftritte, die vor allem vom Reichsarbeitsdienst und 
von Gliederungen der Partei übernommen werden, vergegenwärtigen die 
vermeintliche NS-Revolution. Sie werden als Reenactments präsentiert. 
Gerade der prominente Thingautor Richard Euringer nimmt seine Stücke zum 
Ausgangspunkt einer eigenen Abrechnung. Sein erstes, von Goebbels prämier-
tes Thingspiel Deutsche Passion 1933, das die Niederlage im Ersten Weltkrieg in 
eine Passionsgeschichte übersetzt, dient als Modell propagandistischer Mas-
seninszenierungen.308 Ich möchte hier stattdessen sein weitgehend unbe-
kanntes, offenbar nie aufgeführtes Thingspiel Totentanz genauer untersuchen, 
das ebenfalls die Zeit von der Niederlage im Ersten Weltkrieg bis zur Macht-
ergreifung als soldatische Auferstehungsgeschichte erzählt. Denn deutlicher 
als die anderen Thingspiele zeugt dieses aus fünf Szenen bestehende Toten-
tanz-Stück, das sich brutal vom kreolisierten Jazz Age abgrenzt, vom sympto-
matischen Terrorpotenzial einer territorialen Bezogenheit auf den Boden. Kurt 
Heynickes Der Weg ins Reich wiederum, von der Zeit nach der Machtergreifung 
erzählend, verdeutlicht, wie sich die in Totentanz dargestellte Brutalität in die 
chorische Inszenierung struktureller Gewalt transformiert. Volksgemeinschaft 
wird nun formiert, stillgestellt und als Umgebungsfigur präsentiert.

»Jazzen! Jazzen! Jazzen!/Bis die Därme platzen! (…) Tanzen! Tanzen! Tan-
zen!/Freßt die Völkerwanzen!“,309 so Der tote Mann, die Erlöserfigur, in Eurin-
gers chorischem, 1935 veröffentlichtem Gerichtsspiel Totentanz. Ein Tanz der 
lebendig Toten und der erweckten Muskoten. Das Stück zitiert mittelalterliche 
allegorische Darstellungen und groteske Nummernrevuen. Wie kein ande-
res Thingspiel offenbart es, welche Gewaltförmigkeit dem Phantasma Volks-
gemeinschaft in Abgrenzung von einer zeitgenössisch globalisierten Massen-
kultur zukommt. Es deutet auf den soziozidalen Umschlag der NS-Politik vor-
aus. Totentanz zielt darauf, soldatische Männlichkeit wiederzugewinnen. Es 
gehört zu jener »Flut der Kriegsbücher«, die Benjamin zufolge zeigt, wie aus 
ihnen »alles andere« spricht als eine »Erfahrung, die vom Mund zum Ohr«310 
strömt. Totentanz exponiert, wie die Traumata des Ersten Weltkriegs in natio-
nalistische Selbstviktimisierung und schließlich in politische Gewalt umschla-
gen. Euringers gespenstisches Chorspiel fingiert entsprechend die Selbstjustiz 
der Toten gegenüber allen möglichen, grotesk dargestellten Figurationen ver-
meintlicher Dirtiness. So heißt es in den Leitsätzen zur Spielgestaltung, die der 
Druckfassung vorangestellt sind: 

308	 Vgl. Annuß, Quoting Passion Aesthetics, 2023.
309	 Euringer, Totentanz, 1935: 28. Zu Totentanz siehe bereits Annuß, Environnement et 

communauté nationale, 2024.
310	 Benjamin, Erfahrung und Armut, II.1, 1991: 214.



129II. NS 

Bei der Aufführung als Tanzwerk treten die Schieber der Lebewelt — 
ausschließlich der Goldnen Puppe — in hölzernen Gesichtsmasken 
auf, die den Charakter typisieren. Man spare nicht an Spukgewändern! 
Typen wie der Weltvampir sind ins Phantastische zu steigern, Typen 
wie das Schnapsgesicht, der Spießbürger und der Präsident ins Gro-
teske zu übertreiben, da und dort nicht ohne Humor.
Die toten Muskoten dagegen erscheinen grau und ernst, vertraut und 
menschlich. Die Uniformen der Nationen, auf das Schlichteste stili-
siert, kennzeichnen den Träger etwa. Dem internationalen Spuk set-
zen sie den Mannschaftskorpsgeist jeglicher Nation entgegen.
Die Scharen des Volkes erscheinen bäuerlich, was nicht besagt, es 
dürften die Stände der Schaffenden nicht irgendwie erkenntlich sein. 
Nur tritt der Halbwelt der Metropole hier die andere Welt entgegen.311 

Auch Euringers Spiel, das an dem genretypischen Problem krankt, dass die 
Darstellung der »Lebewelt« szenisch viel eindrücklicher funktioniert, nimmt 
untergründig auf die Weimarer Rezeption einer neuen transozeanischen Mas-
senkultur Bezug. Entsprechend bilden gespenstische Figuren eine Art Äquiva-
lenzkette dessen, was es zur Herstellung der Volksgemeinschaft auszuschal-
ten gilt. »Gauner, Schieber, Spekulanten/Volksverhetzer, Intriganten,/Bank-
banditen, Parasiten,/Literaten, Trustmagnaten/und geheime Diplomaten,/
legitime Präsidenten,/Emigranten, Putschagenten,/Haßkapläne, Landzer-
stückler,/Raub- und Räterepubliker«,312 tanzen, so der Spielansager in der ers-
ten Szene, spukhaft um eine nackte Puppe: »das vergeilte Weibsgesicht«.313 Dann 
setzt zunächst »Frechstes Jazzgeplärr«314 ein. In der zweiten Szene wandelt sich 
die Musik des Leipziger Komponisten Siegfried Walther Müller den Didaska-
lien zufolge in tollstem Tempo, »im Tanztakt gestampft«, zur »Carmagnole der 
Schieber- und der Lebewelt um die Goldne Gliederpuppe«.315 Euringer vermengt 
das Totentanzmotiv mit Anleihen bei Max Reinhardts Salzburger Jedermann, 
dem Auftritt der goldenen Mammon-Figur. Die nackte, goldene Puppe, die sich 
auch als Anspielung auf die von Baker personifizierte kreolisierte, braune Mas-
senkultur lesen lässt, ruft im Stück zum Tanz auf: »Die Kugel rollt, die Welt 
ist rund/und kreiselt um die Pole. (…) tanzt die Carmagnole!“316 Dabei setzt 
das Thingspiel dort ein, wo Kreneks Jonny spielt auf endet — mit dem Tanz 

311	 Euringer, »Leitsätze der Spielgestaltung« in Totentanz, 1935: 6.
312	 Euringer, Totentanz, 1935: 15-16.
313	 Euringer, Totentanz, 1935: 16.
314	 Euringer, Totentanz, 1935: 16.
315	 Euringer, Totentanz, 1935: 16.
316	 Euringer, Totentanz, 1935: 16. 



130 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

um die Welt. Die Puppe, die später auch zum Färben des Gesichts aufruft,317 
wird hier zum Äquivalent der Jazz Republic und ihrer unkontrollierbaren, 
transozeanisch-nomadischen Massenkultur. Dieser setzt Euringer in der drit-
ten Szene Chöre der Gefallenen aller Weltkriegsfraktionen und Marschmusik 
entgegen. Aus der Tiefe, aus ihren Gräbern kommend, lässt Euringer dabei 
auch gefallene Kolonialsoldaten aus der französischen Armee auftreten. Das 
Stück ist von der Komplexität des alteuropäischen Rassismus bestimmt; denn 
dieser muss die Angst vor vermeintlicher Miscegenation mit imperialistischen 
Territorialansprüchen vermitteln und die Kolonisierten als Indigene von kreo-
lisierter Massenkultur scheiden:

Tote Senegalneger: Schleppten uns, weiß nicht, wohin.
Wußten nie, warum, wieso,
und zittern und frieren noch immer so.
Sind erbärmlich aufgewacht;
treibt ihr uns wieder in die Schlacht?!
Der tote Mann: Arme Luder! Macht nach Haus!
Fechten’s wohl alleine aus.318

Anders als die goldene, später wie Porzellan zersplitternde, hohle Puppe erschei-
nen die Kolonialsoldaten im Dienst der französischen Armee daher als Teil der 
wiederkehrenden Toten.319 Die Chorfigur senegalesischer Soldaten allerdings 
verdeutlicht auch, wie ambivalent das Verhältnis zum afrikanischen Kontinent 
gezeichnet wird. Der Logik von Totentanz zufolge gilt es, sie als Opfer des fran-
zösischen Imperialismus nach Afrika, in ihre Heimat, zurückzuschicken. Denn 
das Stück hat vor allem eine internationalisierte Massenkultur im Visier, die — 
etwa in Referenz auf den Salzburger Jedermann — auch antisemitisch aufge-
laden wird. Ihr Anhang, die Schieber- und Lebewelt, so Euringers Umschrei-
bung, wird schließlich vom Toten Mann, der an Hitler erinnernden Figur des 
namenlosen Soldaten, in eine »Massengrub«320 zu Tode getanzt. Entsprechend 

317	 Vgl. Euringer, Totentanz, 1935: 18.
318	 Euringer, Totentanz, 1935: 23. Sobald es um die Kolonialsoldaten geht, lässt Euringer 

das Metrum stolpern, während er den deutschen Gefallenen einen marschmäßigen 
Rhythmus zuschreibt. 

319	 Euringer folgt also der gängigen Unterscheidung zwischen der Figur des ›treuen 
Askari‹ und der Personifikation der ›schwarzen Schmach‹ nicht; vgl. hierzu Lewe-
renz, Die Deutsche Afrika-Schau, 2006: 132-136. Das Gegenmodell zum revisionisti-
schen Kolonialdiskurs liefert im deutschsprachigen Theater der Weimarer Zeit noch 
Bruno Schönlank, Der gespaltene Mensch, 1927.

320	 Euringer, Totentanz, 1935: 32; zur Figur des namenlosen Soldaten: 27. Siehe hierzu 
auch Euringers Deutsche Passion, 1934.



131II. NS 

geht der »Höllensabbat der Orgie«321 in der letzten Szene über in einen »Tanz 
des Grauens«, der sich »heldisch« zur Marschmusik strafft und dann als Toten-
klage verklingt. Das Spiel zielt auf ein nekropolitisches Angebot nationalso-
zialistischer Männlichkeit nach der Niederlage im Ersten Weltkrieg. Im Stück 
dient das Totentanz-Massaker dem Schutz einer dorfähnlichen Gemeinschaft 
aus Frauen, Kindern und Alten. Es bedient zeitgenössisch retrotopische Rein-
heitsfantasien und transponiert die traumatisierenden Gewalterfahrungen der 
Veteranen in die fiktionalisierte Vernichtung ›der anderen‹. Wie schon bei Kre-
nek wird Schwärze dabei nicht nur mit Hautfarbe, sondern im alteuropäischen 
Sinn mit dem Tod, mit dem Ungesichtlichen assoziiert — mit den Kolonialsol-
daten im besonderen, mit den Gefallenen im allgemeinen. So zeugt Euringers 
Thingspiel, das Totentanzmotiv, Kolonialdiskurs, modernen Rassismus und 
antikreolische Ressentiments gegenüber dem Nomadischen vermischt, auch 
davon, wie sich das Verwendete gegen seine Darstellungsintention sperrt.

Die performative soldatische Ermächtigung über den Gang der Geschichte 
jedenfalls bedarf in den ersten Jahren nach der Machtergreifung offenbar der 
ständigen Erneuerung und Transformation, um überhaupt ein Massenpubli-
kum zu erreichen. Der Versuch, sich vom Kreolisiert-Karnevalesken abzu-
grenzen, der sich an Euringers Totentanz deutlich zeigt, wird dabei Mitte der 
1930er-Jahre, kurz vor dem Ende der Thingspiel-Produktion, übersetzt in 
die Vertreibung der komischen Figur. Im Jahr der Nürnberger Gesetze wird 
Kurt Heynickes Der Weg ins Reich auf der gerade fertiggestellten Heidelber-
ger Thingstätte uraufgeführt.322 Die Inszenierung von 1935 übersetzt die Thea-
terarchitektur in die Choreografie der Körper. In dieser von Lothar Müthel 
als Regisseur und — wiederum — Traugott Müller als Raumdesigner besorg-
ten Modellinszenierung wird das Bild der Volksgemeinschaft geometrisiert; 
der soldatische Chor erscheint nun selbst als lebende Kulisse, wie eine Mauer, 
und wird zur szenischen Voraussetzung für den Ausschluss der komischen 
Figur. Der Weg ins Reich zielt auf eine Propagandaästhetik, die die kreolisierte 
Massenkultur zusammen mit allzu ambivalenten volkstheatralen Elementen 
dadurch zu bannen versucht, dass sie die Volksgemeinschaft ornamentalisiert. 
Man sieht es an den überlieferten Aufführungsfotos, in denen der Chor die 
architektonische Form in Reih und Glied potenziert.

Der für Totentanz prominente massenweise Angriff auf ›die anderen‹ wird 
dabei nur mehr anhand zweier exemplarischer Figuren angedeutet: dem an 

321	 Euringer, Totentanz, 1935: 25.
322	 Vgl. bereits ausführlicher Annuß, Volksschule, 2019: 251-280. Die zunftmäßige Figur 

der Volksgemeinschaft soll aus je 90 Kämpfenden und Frauen, 450 Hauptchoreuten 
und 30 Mitläufern bestehen (Heynicke, Der Weg ins Reich, 1935: 5). Vgl. zur Rezeption 
Braumüller, Kurt Heynicke, 1935.



132 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Mephisto aus Goethes Faust erinnernden, später vertriebenen Abtrünnigen, der 
einen Chor der Mitläufer — Gegenchor zu den Gruppen der Kämpfenden — mit 
sich schleppt, und einem ›geckenhaft gekleideten‹323 Schwankenden, der es nicht 
schafft, in die geschlossenen Reihen des Chors vorzustoßen. Von dem später 
auch in Ki sua heli auftretenden Hans Hessling gespielt, wird er schließlich 
von der Bühne gejagt. Müthel und Müller adaptieren die Vertreibung des Har-
lekins für die Nazis und nehmen mit der komischen Figur auch das assoziierte 
Genre ins Visier: das alteuropäische Volkstheater und sein Spiel mit referen-
zieller Verwirrung. Euringers grobschlächtige Gewaltdarstellungen sind in die 
Raumanordnung übersetzt, also zur chorisch hergestellten Umgebung — zur 
lebenden Mauer — geworden. 

Auch diese Form der Darstellung dient letztlich der Austreibung der 
nomadischen Figur. Die Haken schlagende und später nur mehr humpelnde 
Persona mit Stock, weißen Gamaschen und auffälligem Hut kann dabei auch 
als angedeutetes Minstrel-Zitat, als Zitat von Jump Jim Crow & Co., gelesen 
werden; nur kommt dieses Zitat ohne die Anspielung auf das schwarze Gesicht 
aus. Müllers Kostümskizze zeigt den Schwankenden in einem gelben Long-Tail-
Dandy-Jackett mit entsprechender Kopfbedeckung und gestreiften Hosen 
samt Gamaschen, erinnert also entfernt an Darstellungen von Zip Coon. Vom 

323	 So Heynicke, Der Weg ins Reich, 1935: 13. Vgl. Ihering, Auf der Thingstätte, 1935.

Abb. 28. Der Weg ins Reich, Thingstätte Heiligenberg, Reichsfestspiele Heidelberg, 1935. 
Theaterhistorische Sammlungen des Instituts für Theaterwissenschaft der FU Berlin.



133II. NS 

Publikum angeblich als ›Jud‹ ausgemacht,324 wird diese harlekineske, minstrel
artige Figur als nur ›halber Mann‹, mithin wie eine Drag-Figur vorgeführt. 
Damit bedient sie zeitgenössische antisemitische und homophobe Stereotype. 
Sie steht für all das, was dem statuarischen Bild einer zunftmäßig, durchaus 
selbst farbenfroh inszenierten, aber geordneten Volksgemeinschaft wider-
spricht. Doch die Konstitution der Volksgemeinschaft bleibt auch in Der Weg 
ins Reich prekär: Nicht nur der ›geckenhafte‹ Schwankende, weder als ›ganzer 
Mann‹ noch als ›richtiger Deutscher‹ auftretend, wird als Figuration minderer 
Mimesis eingeführt. Auch die ›ihr Kleid und ihr Wort umdrehenden‹325 Mitläu-
fer versuchen zunächst maskiert, den volksgemeinschaftlichen Hauptchor zu 
infiltrieren, werden dann aber vom Sound der Volksgemeinschaft mitgezogen 

324	 Siehe Röhr, Reichsfestspiele Heidelberg, 1935.
325	 Siehe Heynicke, Der Weg ins Reich, 1935: 12.

Abb. 29. Der Schwankende, Kostüm-
skizze: Traugott Müller, 1938 (Aus-
schnitt). Nachlass Traugott Müller, 
Theaterhistorische Sammlungen des 
Instituts für Theaterwissenschaft der 
FU Berlin.



134 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

und gleichen sich schließlich dieser an, indem sie ihr Kostüm umkehren.326 
Die chorische Szene setzt also gewissermaßen die kollektive Rücknahme von 
›Drag‹ in Szene — stellt sie als Besinnung aufs Eigentliche vor Augen. 

Der Kolonialdiskurs wiederum ist hier in die Darstellung einer Land-
nahme auf heimischem Boden transponiert. Als Ingenieur, der in der Fremde 
»geschafft,/Geschuftet, verloren, gewonnen, errafft«327 hat, wird die Figur des 
Heimkehrers präsentiert. Im neuen Deutschland trägt er nun dazu bei, einen 
Damm zu bauen — Natur zu unterwerfen. Gerade wegen seiner Auslandserfah-
rungen vertritt er im Stück ein modernes, biologisch fundiertes Stammesbe-
wusstsein. Zugleich steht er für den Blick aufs Ganze, für die Führerperspek-
tive. Dem wird im Spiel ein völkisch-familialer Ahnenkult gegenübergestellt, 
figuriert als bäuerliche alte Frau, die zunächst ihr Land dem volksgemein-
schaftlichen Fortschritt nicht opfern will und sich schließlich doch integriert. 
Auf dieser Grundlage schließlich kulminiert das Thingspiel im ornamentalisier-
ten Feuerspektakel, um moderne Technik und archaisch anmutende Kultik in 
Einklang zu bringen. Es steht an der Schwelle zwischen den frühen Vergemein-
schaftungs- und den späteren nationalsozialistischen Festspielen, die zuneh-
mend auf spektakuläre Unterhaltung setzen und sich dadurch stärker vom 
Volksgemeinschaftskitsch absetzen. Die Thingspiele sind Zeugnis dafür, wie 
die Nazis im Zuge der Konsolidierung ihrer Herrschaft Blut und Boden über die 
chorische Figur der Volksgemeinschaft performativ essenzialisieren; zugleich 
macht ihr abruptes Ende schon Mitte der 1930er-Jahre deutlich, wie schnell 
propagandistische Instrumente offenbar ihre Wirkmacht auch wieder verlie-
ren.328 Später werden bis zum Beginn des Zweiten Weltkriegs neben Revuen 
wie Ki sua heli stattdessen ornamentale, auf politische Externalisierung ange-
legte Festspiele dargeboten, die offenbar nicht mehr darauf angewiesen sind, 
Teilhabe durch chorische Darstellungen zu suggerieren.329 Denn die Volksge-

326	 »Der Schluß des Abmarschliedes rauscht noch einmal zwingend auf. Wie von ihm 
gezogen, marschieren die Mitläufer dem Hauptchor nach,« so Heynicke, Der Weg ins 
Reich, 1935: 38.

327	 Heynicke, Der Weg ins Reich, 1935: 15. Die Figur des heimkehrenden Ingenieurs ist 
ein aktualisiertes Faust II-Zitat. Heynicke wendet Goethes Plot ins Happy End und 
verstärkt die darin bereits untergründige Kolonialreferenz; vgl. zu Faust als Unter-
nehmer und Kolonisator Hegemann, Mit welcher Freude, 2017; Jäger, Fausts Kolonie, 
2011; Goethes »Faust«, 2021. 

328	 Vgl. zum Abschied vom Kultischen Hitlers Kulturrede (Ansichten über Kultur und 
Kunst) im Rahmen des Nürnberger Reichsparteitags am 6. September 1938, zit. in 
Domarus, Hitler, 1988,1: 892-894.

329	 Zum Externalisierungsbegriff vgl. Lessenich, Neben uns, 2016. Zur Aneignung der 
Massenornamente durch die Nazis, die sie nun nicht als Repräsentation der Volks-



135II. NS 

meinschaft erscheint, wie sich schon an Der Weg ins Reich zeigt, inzwischen 
zur Umgebungsfigur formiert, wird mithin als zweite Natur figuriert.

Zu Zeiten der Weimarer Republik glaubt Siegfried Kracauer, Ornamente 
der Massen würden als moderne »Leerform des Kults«330 ein rationales Ver-
ständnis sozialer Beziehungen und die Einsicht in deren kollektive Herstellung 
hervorrufen, weil sie nicht als Repräsentationen von organischen Gruppenfi-
guren taugen. Vielmehr würden sie sich als Effekt kollektiven performativen 
Könnens erweisen und seien daher nicht rückführbar auf Blut- und Boden-
Ideologien. Die Thingspiele jedoch besetzen das Ornamentale quasi kontroll-
gesellschaftlich, als Territorialfigur und performativ gewordene Ausschluss-
drohung. Sie bringen die fingierte Volksgemeinschaft in Form und transfor-
mieren sie von einer Figur, die den Aufstand der Toten vor Augen stellt (Toten-
tanz), in domestizierte, von Dragging befreite Umgebung (Der Weg ins Reich). 
Von der Volkskunde hingegen wird die Figuration der Volksgemeinschaft mit 
Blick auf karnevaleske Maskenaufzüge wissenschaftlich begleitet. Aber auch 
hier geht es dezidiert darum, massenkulturelle Bezüge und Anleihen bei glo-
balisierten mimetischen Formen zu bannen, die Volksgemeinschaft soldatisch-
männlich zu codieren und die Reflexion über das Auftreten als Modus des Als-
ob zu bannen.

Volkskunde (Wolfram, Perchten)

Es ist ein spukhaftes, auf den ersten Blick kaum entzifferbares Gewimmel 
an umherziehenden, verkleideten Leuten — einige Figuren kommen einzeln, 
andere paarweise, wiederum andere in Meuten. Zunächst erscheinen merk-
würdige Gestalten in Anzügen aus Tannenzweigen oder -zapfen, die an einem 
Haus hochklettern und durchs Fenster steigen. Sie haben einen Mann mit 
rußigem Gesicht im Schlepptau. Danach taucht jemand in einem Flickenkos-
tüm auf — einer Art harlekineskem rotweißem Overall, mit weißer Gesichts-
maske und einem spitz zulaufenden, ebenfalls flickenbesetzten Hut, der eine 
Art Puppe an einer Leine schwenkt. Irgendwann knallt jemand in Uniform und 
mit einem Spielzeugpferd zwischen den Beinen mit einer Peitsche. Schließ-
lich ist eine Art Prozession zu sehen, in der ältere Männer mit fantastischen, 
spiegelnden und mit bunten Blumen dekorierten, zum Teil meterhohen Kopf-
aufsätzen neben jungen Männern in Dirndln herlaufen. Begleitet wird dieses 
Cross Dressing von spektakulär-monströsen Erscheinungen: Einer trägt ein  

gemeinschaft, sondern zur ideologischen Vergemeinschaftung der Vogel- als ver-
meintlicher Führerperspektive nutzen, siehe Annuß, Volksschule, 2019: 416-437.

330	 Kracauer, Ornament der Masse, 1977: 50-63, hier: 61.



136 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Fellkostüm mit Kuhglocken, einige andere schreckliche Gesichtsmasken aus 
Holz mit Hörnern. Manche haben auch nur ein schwarzes, rotes oder wei-
ßes Tuch mit ausgeschnittenen Augenlöchern vor ihren Gesichtern. Manche 
sind orientalisiert maskiert. Einer zum Beispiel trägt einen Turban, ein anderer 
einen angeklebten Bart und einen Fez, wiederum ein anderer hat sein Gesicht 
schwarz geschminkt und sieht wie ein Sternsinger aus. Dann taucht erneut 
jemand mit Spielzeugpferd und Peitsche auf. Irgendwann tanzen die älteren 
Herren mit ihren komischen Riesenkappen paarweise hüpfend, das eine Knie 
hochgezogen, manche den Arm in die Hüfte gestemmt — ein wenig an Jump 
Jim Crow und die Bilder vom tanzenden T. D. Rice erinnernd — mit den jungen 
Dirndlträgern …

Nachdem das karnevaleske Figurenarsenal vorgestellt ist, gibt die Kamera 
noch einmal einen Überblick über die fantastisch gekleidete Prozession und 
zoomt nach einem Schnitt wieder ins Geschehen. Einige drehen sich hüp-
fend um die eigene Achse, einige tanzen oder raufen paarweise miteinander. 
Irgendwann verneigen sich die Männer mit ihrem meterhohen Kopfschmuck — 
unterstützt von den als Mädchen verkleideten jungen Männern. Frauen tau-
chen nur ab und zu auf, unmaskiert, den Zug begleitend … Dazwischen sieht 
man immer wieder die verschneite Berglandschaft. Die Figuren werden durch 
die visuelle Dramaturgie an die idyllische Umgebung gebunden. Nach einem 
harten Schnitt sind sie nur mehr in Schwarz-Weiß aus wechselnden Perspek-
tiven zu sehen. Manche sehen wie Hexenfiguren mit Besen aus. Einmal scheint 
man eine Gerichtsszene mit Urteilsverkündung zu sehen … 

Der Film hat eine körnige Materialität und kommt ohne Sound, ohne kom-
mentierende Stimme aus. Offenbar sollen die Bilder für sich sprechen. Um den 
Jahreswechsel 1940 entsteht dieser ethnografische 16-Millimeter-Dokumen-
tarfilm vom »Gasteiner Perchtenlauf« — einem alle vier Jahre stattfindenden, 
von Haus zu Haus ziehenden und heute zum UNESCO-Weltkulturerbe gehö-
renden Maskenaufzug mit stehenden Figuren im alpinen Raum.331 Das knapp 
12-minütige Dokument wird 1984 vom Österreichischen Bundesinstitut für den 
wissenschaftlichen Film Wien mit einem Copyright versehen und ist heute auf 

331	 Zur synonymen Verwendung von Perchten und Masken in historischen Quellen vgl. 
Kammerhofer-Aggermann, Perchtenlaufen, 2002. Zur Übersicht über das heutige 
Figurenarsenal siehe die Website der Gasteiner Perchten: www.gasteinerperchten.
com (12. September 2024). Perchtenläufe werden zunächst im 19. Jahrhundert im 
Kontext damaliger Landflucht und dann wiederum ab den 1960er-Jahren im Zuge 
massentouristischer Entwicklungen in urbanen Räumen aktualisiert beziehungs-
weise neu erfunden; zur Funktion dieser Invention of Tradition (Hobsbawm, 1996) 
vgl. Kammerhofer-Aggermann, Kramperl, 2002; Prozess, 2002; Köstlin, Bräuche, 
2002. Vgl. auch die Beschreibungen von Adrian, Perchtenlauf, 2002 (*1948), Andrée-
Eysn, Die Perchten, 1905.

http://www.gasteinerperchten.com
http://www.gasteinerperchten.com


137II. NS 

der Seite der Österreichischen Mediathek, dem Audiovisuellen Archiv des Wie-
ner Technischen Museums, online zugänglich.332 Der Film scheint vermeintlich 
ursprüngliches Brauchtum festzuhalten.333 Entsprechend rahmt und fokussiert 
die Kamera das Geschehen und klammert möglichst aus, was an die Gegenwart 
und an die Aufnahmesituation erinnert. Die Einblendungen der verschnei-
ten Landschaft vermeiden es denn auch tunlichst, vor Augen zu stellen, dass 
gerade Gastein zur Zeit der Aufnahme längst touristische Destination mit ent-
sprechender Infrastruktur ist.334 Offenbar sollen die Masken und Figuren samt 
ihrem Bewegungsrepertoire erscheinen, als ob hier unberührte, von alters tra-
dierte Ritualformen weiter existierten. Auf den ersten Blick scheint das mit den 
Thingspielen nichts zu tun zu haben. Schnittstelle allerdings ist ein Verständ-
nis der Masken, dass diese nicht als Drag, sondern — so wird sich zeigen — als 
magische Verbindung zu den Toten einer überhistorischen Gemeinschaftsfi-
gur deutet.

Weder der Film noch die begleitend aufgenommenen idyllischen Fotos 
vom Perchtenzug in verschneiter Landschaft sind einfach Dokumente ural-
ten Brauchtums; eher zeugen sie von seiner nationalsozialistischen Erfindung. 
Sie entstehen vor dem Hintergrund des Anschlusses von Österreich an den 
NS-Staat und gehören zum Forschungsprojekt von Richard Wolfram, der als 
Begründer der österreichischen Volkskunde gilt.335 Bereits seit 1936 macht 

332	 Die Aufnahmen sind auf den 7. Januar 1940 datiert. Als Autor und Kamera-
mann benennt der nachträglich hinzugefügte Vorspann des Bundesinsti-
tuts für den wissenschaftlichen Film Wien Richard Wolfram, der nach sei-
ner offiziellen Entnazifizierung dieser ›starken Tradition‹ der Perchten einen 
nur mehr deskriptiven Kommentar widmet (https://www.mediathek.at/kata-
logsuche/suche/detail/?pool=BWEB&uid=018AA5A1-1B9-01FCE-00000484-
0189A3E5&cHash=cc97945d539ffa82f91c86a988dd308f; 11:39, C 1984 Bearbeitung 
Lisl Waltner, Österreichische Mediathek, Technisches Museum Wien; 12. September 
2024). 

333	 Zur Fiktionalität des Dokumentarischen vgl. Sontag, Fascinating Fascism, 1981; Balke 
et al., Durchbrochene Ordnungen, 2020.

334	 Zur Geschichte Gasteins, das an einem alpinen, nach Venedig führenden Saumweg 
liegt und durch den Bergbau sowie seine Rolle als Heilbad schon über Jahrhunderte 
weiträumig vernetzt ist, vgl. Gruber, Über 1000 Jahre, 2020. Heutige Genuntersu-
chungen an Knochenfunden deuten auf frühgeschichtliche Wanderungsbewegun-
gen aus dem Iran über die südrussische Steppe nach Gastein hin: 8. 

335	 Zur Fachgeschichte der deutsch-österreichischen Volkskunde und zur Rolle Wolf-
rams vgl. Bockhorn, Brauchtumsaufnahme, 2002; Von Ritualen, 1994; Höck, Richard 
Wolfram, 2019; Johler, Richard Wolfram, 2021; Ottenbacher, Richard Wolfram, 1989. 
Der Nachlass befindet sich — offenbar von Wolfram hinsichtlich der meisten NS-
Spuren bereinigt — im Salzburger Landesinstitut für Volkskunde (SLIVK, NRW); vgl. 
hierzu Kammerhofer-Aggermann, Mythen, 2020, hier: 120. Im Nachlass ist auch das 

https://www.mediathek.at/atom/018AA5A1-1B9-01FCE-00000484-0189A3E5
https://www.mediathek.at/atom/018AA5A1-1B9-01FCE-00000484-0189A3E5
https://www.mediathek.at/atom/018AA5A1-1B9-01FCE-00000484-0189A3E5


138 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Wolfram Fotoaufnahmen vom Gasteiner Perchtenlauf und dokumentiert die-
sen 1940, 1944 und dann 1962 möglichst umfassend.336 In seiner 1936 und 1937 
beim deutschen Bärenreiter-Verlag teilveröffentlichten Habilitationsschrift 
Schwerttanz und Männerbund geht er davon aus, dass am Perchtenzug mit sei-
nen Sprüngen und Stampftänzen der Aufführungscharakter alter Mythen von 
der Wilden Jagd ablesbar sei, der Zug gewissermaßen als Reenactment statt als 
Maskenspiel gelesen werden könne. Der Perchtenzug, behauptet er, erinnere 
an ein vom Germanengott Wotan angeführtes Geisterheer gefallener Krieger. 
»Das Perchtentoben ist ein magischer Bewegungsritus«,337 so Wolfram, das 
Performative und zugleich das Genealogische betonend. Aus seiner Sicht wer-
den die altgermanischen Sagen immer schon aufgeführt. In diesen »Erschei-
nungen des lebendigen Brauchtums«338 würden die Toten wiederbelebt. Ihre 
schwarze Bemalung würde schließlich auch die Perchten als Tote, mithin als 

Gesamtmanuskript der nur teilveröffentlichten Habilitationsschrift Schwerttanz und 
Männerbund zu finden (SILVK, NRW, Manuskripte 1998-N, 2000-N, Bl. 1-350 von 639). 

336	 Zu den nicht systematisierten, zahlreichen Aufnahmen vgl. Greger, Zum Bildnachlass 
von Richard Wolfram, 2022; Bleyer, Perchtenaufnahmen, 2002; Bockhorn, Brauch-
tumsaufnahme, 2002. 

337	 Wolfram, Männerbund, 1936-38: 290. Zur späteren Perchtenrezeption, deren 
behauptete germanische Genealogie nur noch andeutend, vgl. Wolfram, Percht und 
Perchtengestalten, 1979.

338	 Wolfram, Männerbund, 1936-38: 258.

Abb. 30. Perchtenzug, Gasteiner Tal, 1940. Nachlass Richard Wolfram, Salzburger Landes-
institut für Volkskunde (NSLA, rw_48-2). 



139II. NS 

etwas anderes denn theatrale Fiktionen kennzeichnen.339 Damit wendet er sich 
nicht nur gegen frühere Lesarten von Perchtenläufen, die darin oft als vege-
tations- oder fruchtbarkeitskultisches vorchristliches Erbe interpretiert wer-
den,340 sondern auch gegen die zeitgenössische Verortbarkeit geschwärzter 
Gesichter im Kontext globalisierter Massenkultur — gegen die Deutung der 
Masken als racialized Drag. 

Im Rekurs auf ethnologische Männerbundtheorien dient das Schwärzen 
des Gesichts ihm zufolge stattdessen dazu, Identifizierbarkeit auszulöschen 
und dadurch in eine überhistorische kriegerische Gemeinschaft einzutreten.341 
Sowohl die zeitgenössischen Auseinandersetzungen um Blackface als auch um 
deutsche Kolonialansprüche dezidiert ausblendend, wird die schwarze Maske 
zur Signatur des germanischen Kriegerkults und seines geheimbündischen 
Nachlebens. Die geschwärzten Gesichter auch der zeitgenössischen Perchten-
züge werden also in einen von der Moderne nicht tangierten Traditionszusam-
menhang gestellt.342 In Ermangelung germanischer Quellen beruft sich Wolf-
ram auf Tacitus, der die Germanen als indigen bezeichnet und dessen zeit-
genössischer deutscher Übersetzung auch der Thingbegriff entnommen ist.343 
Ohne sie jemals selbst in Augenschein zu nehmen, bezieht Tacitus nämlich die 
germanischen Harier mit ihren im Krieg geschwärzten Körpern bereits auf die 
Vorstellung vom Totenheer. Wolframs Zeitgenosse Herbert Ronge übersetzt 
die entscheidende Stelle der Germania aus dem Lateinischen so:

Übrigens sind die Harier abgesehen von der Stärke ihres Heerbannes, 
durch die sie den eben genannten Stämmen weit überlegen sind, an 
sich schon grimmig. Ihrer angeborenen Wildheit helfen sie noch durch 
künstliche Mittel nach; auch wählen sie für ihre Unternehmungen 
besonders wirksame Zeiten. Mit schwarzen Schilden und schwarz-
bemalten Körpern ziehen sie in den Kampf, immer in dunkler Nacht. 
Sie jagen schon deswegen den Feinden Schrecken ein, weil sie infolge 
der Dunkelheit und ihres schrecklichen Aussehens den Eindruck 
eines Geisterheeres machen. Kein Feind hält solchen unheimlichen 

339	 Vgl. Wolfram, Männerbund, 1936-38: 291.
340	 Vgl. etwa Adrian, Von Salzburger Sitt’ und Brauch, 1924. 
341	 Vgl. Wolfram, Männerbund, 1936-38: 104. 
342	 Die an Minstrel Shows erinnernden Krampus- bzw. Perchtenexponate im Salzbur-

ger Weihnachtsmuseum aus der Zeit um 1900 zeugen vom Gegenteil; siehe etwa die 
abgebildeten Perchtenfigurinen mit Afro in Gockerell, Weihnachtszeit, 2000: 59, 63.

343	 Zu den »Germanos indigenas« siehe Tacitus, Germania, 1932: 14; hinsichtlich des 
Thingbegriffs in der Übersetzung Ronges: 23. Die heutigen Fallstricke des Indigeni-
tätsdenkens beschreibt Geschiere, Perils of Belonging, 2009. 



140 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Kämpfern stand, die gleichsam dem unterirdischen Reich der Hel ent-
stiegen sind. Denn in allen Kämpfen erliegen zuerst die Augen dem 
Eindruck, den ein schrecklicher Anblick auf sie macht.344

Das Schwärzen der Haut dient in Wolframs ›stammeskundlicher‹ Rezeption 
dazu, die Ahnen nicht zu spielen, sondern mimetisch zu beleben. Entsprechend 
werden auch anderswo lokalisierte Quellen gedeutet: »Ferner saßen auf den 
Bahren Menschen, so klein wie Zwerge, aber mit großen Köpfen; auch hiel-
ten sie große Körbe. Sogar ein mächtiger Marterpfahl wurde von zwei Äthio-
piern einhergeschleppt«,345 zitiert Wolfram das XIII. Buch der Historia Eccle-
siastica von Ordericus Vitalis, einem normannischen Chronisten aus dem 12. 
Jahrhundert. Wolfram schlägt vor, dessen Erzählungen vom nächtlichen Zug 
einer ›bewaffneten Schar‹ nicht als Fantasiebilder, sondern als Beweis für die 
»mimische Versinnlichung«346 der Wilden Jagd zu begreifen. Zugleich schützt 
er das von ihm behauptete Repertoire vor der Frage nach transkontinentalen 
Bezügen. Entsprechend ›indigenisiert‹ Wolfram jene Bezeichnung, die als zeit-
genössische Umschreibung dunkler Haut gilt: 

Solche »Äthiopier« haben sich bis in die Gegenwart bei diesen Bräu-
chen erhalten, etwa in den Mohrenspritzern des Imster Schemenlau-
fens, Mohr und Mohrin der Gasteiner Perchten (auch die Mohrin ist 
ein verkleideter Bursch) oder den Mohren des Schiffswagenumzuges 
in Unterwössen usw. Eine deutliche Erinnerung an das schwarze Heer. 
Zu Negern wurden sie freilich erst durch ein Mißverständnis. Wir erin-
nern uns der Morristänzer, aber auch des Charivaris im Roman du Fau-
vel, bei dem alle Personen, die keine Masken trugen, mit geschwärz-
ten Gesichtern abgebildet sind. Bis zum Bunde der »Schwarzhäupter« 
in Riga (…) und den bulgarischen »Arapi« treffen wir diese Vorstellung 
immer wieder an (…).347

344	 Tacitus, Germania, 1932: 75. Im Original: »ceterum Harii super vires, quibus enume-
ratus paulo ante populos antecedunt, truces insitiae feritati arte ac tempore lenoci-
nantur. nigra scuta, tincta corpora. atras ad proelia noctes legunt ipsaque formidine 
atque umbra feralis exercitus terrorem inferunt nullo hostium sustinente novum ac 
velut infernum aspectum. nam primi in omnibus proeliis oculi vincuntur.« (74) 

345	 Vitalis, Ecclesiaesticae, 1855; zit. n. Wolfram, Männerbund, 1936-38: 256.
346	 Wolfram, Männerbund, 1936-38: 258.
347	 Wolfram, Männerbund, 1936-38: 259. Korrespondierende Ansätze finden sich bei 

dem österreichischen Mediävisten Otto Höfler, der während des NS an deutschen 
Unis lehrt, für die SS-Forschungsgemeinschaft Deutsches Ahnenerbe tätig ist und 
mit dem Wolfram Feldforschungen unternimmt (Kultische Geheimbünde, 1934, hier: 
45); in der Theaterwissenschaft auch bei Robert Stumpfl, Kultspiele, 1936.



141II. NS 

Wolfram grenzt sich dezidiert gegen potenzielle kulturelle Verflechtungen 
und koloniale Referenzen ab, die noch in der gängigen Rede von Minstrels in 
Blackface als Ethiopians fortgeschrieben werden. Die schwarzen Masken wer-
den dabei männerbündisch eingehegt und thanatopolitisch besetzt. Entspre-
chend wird auch das offenkundige Cross Dressing junger Männer in Gastein 
ausgeblendet — der sogenannten Gesellinnen, die in Dirndln die Kappenträger 
im Perchtenzug begleiten. »Die Perchten sind zweifellos eine Darstellung des 
umziehenden Totenheeres,«348 so Wolframs Fazit — die Maskenaufzüge aus-
schließlich mit kriegerischen Tänzen in Verbindung bringend. Indem Wolf-
ram Untote und deren Kriegstanz beschwört, erweist sich seine volkskundli-
che Perspektive als mit Euringers Totentanz verwandt.349 Statt der performa-
tiven Fleischwerdung der Volksgemeinschaft im fiktionalisierten Reenactment 
aber wird ›das Brauchtum‹ selbst als Wiederbelebung der Toten gelesen. Wer-
den mithin die Thingspiele von der Propaganda eingesetzt, um Volksgemein-
schaft theatral zu figurieren, so behauptet Wolfram im Namen der Volkskunde, 
zeitgenössische alpine Bräuche seien Beweis für die germanischen Ursprünge 
deutscher Kultur. Wie die Thingspiele, so operiert die nationalsozialistische 
Volkskunde als Gegenentwurf zu Drag und dessen Inkorporation in karneva-
leske Auftrittsformen.

Und auch Wolframs von der Tanzforschung bestimmte volkskundliche 
Erfindung zeitlosen Brauchtums ist genuin modern.350 Hatte der Wiener Ger-
manist und Altertumsforscher Rudolf Much in seinem einflussreichen Buch 
Deutsche Stammeskunde um die Jahrhundertwende das ›deutsche Volk‹ im 
Rekurs auf Linguistik, Archäologie und antike Literatur von den Germanen 
hergeleitet,351 so gibt Wolfram dieser Behauptung gewissermaßen eine per-
formative Wendung. Wolfram transponiert mithin die deutschnationalen 
Perchten-Mythisierungen des 19. Jahrhunderts und die damalige Männer-
bundforschung ins 20. Jahrhundert.352 Diese Perspektivenverschiebung kor-
respondiert mit der zeitgleichen Institutionalisierung der ebenfalls aus der 

348	 Wolfram, Männerbund, 1936-38: 278. 
349	 Wie Euringer bereits in seinem Totentanz wird Wolfram in seinen Forschungen auch 

nach dem NS Jazz als chaotisch-entfesselten Gegenpol zur eigenen Tanztradition 
attackieren; vgl. Volkstänze, 1951. Den Schwerttanz, einen von Männern aufgeführ-
ten Volkstanz mit Waffen, liest Wolfram schon während des NS als ländlich-bur-
schenschaftliches »urältestes« kultisches Brauchtum (Männerbund, 1936/37: 45; 
zum Totentanz als germanischem Erbe: 112).

350	 Hinsichtlich der performativitätsfokussierten Korrespondenzen zwischen NS-
Theaterwissenschaft und Performance Studies vgl. Annuß, Wollt ihr die totale 
Theaterwissenschaft, 2016.

351	 Vgl. Much, Stammeskunde, 1900.
352	 Vgl. Johler, Richard Wolfram, 2021.



142 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Germanistik hervorgehenden, performativitätsorientierten NS-Theaterwis-
senschaft, die sich im Kontext der Thingentwicklung dem Propagandaminis-
terium andient.353 Vom Musikalisch-Tänzerischen ausgehend, nimmt Wolf-
ram ebenso wie die zeitgenössischen theaterwissenschaftlichen Thingstudien, 
den performative turn der neueren kulturwissenschaftlichen Forschung vor-
weg.354 Nur wird dieser Paradigmenwechsel im Gegensatz zu heutigen Ansät-
zen genutzt, um von der homosozialen, militaristischen Belebung der Toten zu 
fabulieren.355 Die maskierten Körper der Tanzenden und ihr Bewegungsreper-
toire deutet Wolfram denn auch als anderes, auf Blut und Boden rückführbares 
›Archiv‹ der Wilden Jagd. 

Wolfram mobilisiert das spekulative Denken im Umgang mit fehlendem 
Archivmaterial, um das Maskenrepertoire über die volkskundliche Tanzfor-
schung zu ›dekreolisieren‹. Was heute als wissenschaftlich nicht haltbare Ger-
mano-Fiktion erscheint, als ziemlich wilde Paarung von Leuten und Land-
schaft, steht im Zusammenhang zeitgenössischer Gewaltverhältnisse. Wolf-
rams Umgang mit dem Material ist von seiner politischen Umgebung bestimmt 
und zeugt paradigmatisch von der Instrumentalisierbarkeit volkskundlich vali-
dierter Ursprungsgeschichten. Wird seine Habilitationsschrift noch zu Zeiten 
der Illegalität der österreichischen NSDAP in Deutschland veröffentlicht, steht 
Wolframs Film offiziell im Dienst der NS-Regierungspolitik. Die ›Dokumenta-
tion‹ des Perchtenlaufs durchs Gasteiner Tal im österreichisch-alpinen Pon-
gau entsteht zwei Jahre nach dem Anschluss Österreichs an den NS-Staat und 
ein Jahr nach dem Trachtenverbot für die jüdische Bevölkerung.356 So ist der 
eingangs beschriebene Film denn auch Teil einer groß angelegten volkskund-

353	 1955 hält Wolfram denn auch einen Vortrag über Schwerttanz und Männerbund an 
der Universität Köln, wo der Initiator der Thingpropaganda Carl Niessen als Leiter 
des Theaterwissenschaftlichen Instituts und der ethnologisch ausgerichteten Thea-
terwissenschaftlichen Sammlung tätig ist. Er soll offenbar zu Wolframs Rehabilita-
tion beitragen; zur Verbindung zwischen Wolfram und Niessen vgl. Höck, Richard 
Wolfram, 2019: 515. Zu Niessen vgl. Probst, Objekte, 2023.

354	 Vgl. zur Mimesis Balke, Ähnlichkeit und Entstellung, 2015; Mimesis und Figura, 2016; 
Mimesis zur Einführung, 2018; Balke/Linseisen, Mimesis Expanded, 2022; zum Bewe-
gungsrepertoire Schneider, Performance Remains Again, 2012; Taylor, The Archive 
and the Repertoire, 2003.

355	 Von »einer ungeheuren Fabulierarbeit« spricht Mbembe schon mit Blick auf die 
europäische Aufklärung und deren koloniale Kehrseite: »Die Erweiterung des räum-
lichen Horizonts Europas geht also einher mit einer Einteilung und Verengung sei-
ner kulturellen und historischen Vorstellungskraft und gelegentlich sogar mit einer 
relativen Abschließung des Geistes« (Kritik der schwarzen Vernunft, 2014: 40-41).

356	 Zum antisemitischen NS-Trachtenverbot von 1938 vgl. Kerschbaumer, Organisier-
tes Heimatbrauchtum, 1996: 126; Rekonstruktion, 1996: 294; zur postfolkloristischen 
Transformation der Tracht in ein volkskundlich legitimiertes NS-Kampfmittel der 



143II. NS 

lichen Feldforschung zum Brauchtum im Salzburger Land, die dem Reichsfüh-
rer-SS Heinrich Himmler untersteht und in Zusammenarbeit mit der Polizei 
durchgeführt wird. Die Gegend, der alpine Raum an der deutsch-österreichi-
schen Grenze, ist von besonderer Relevanz für die propagandistische Behaup-
tung eines gemeinsamen Erbes. Diese wiederum richtet sich auch gegen die bis 
1938 vorherrschende klerikalfaschistische Politik des österreichischen Stän-
destaats. Denn die katholische Kirche hatte die Perchtenläufe lange Zeit als 
heidnische Umtriebe gebrandmarkt und dadurch den potenziellen Umschlag 
von Maskenaufzügen in Bauernaufstände zu reglementieren versucht. Wolf-
ram macht seine Forschung also für die antiklerikale, auf den österreichischen 
Konkurrenzfaschismus zielende NS-Politik nutzbar.357 Wolframs Dokumenta-
tion scheint nach dem Anschluss den Beweis dafür zu liefern, dass Auftritts-
form und Boden von alters her zusammengehören. 

Der Perchtenfilm entsteht im Kontext der 1938 in Salzburg gegründeten 
Lehr- und Forschungsstätte für Germanisch-Deutsche Volkskunde — im Kon-
text der SS-Forschungsgemeinschaft Deutsches Ahnenerbes.358 Wolfram, seit 
1932 Parteimitglied und schon während der Illegalität der österreichischen 
NSDAP bis 1938 entsprechend vernetzt, wird nach dem Anschluss als Leiter der 
Lehr- und Forschungsstätte eingesetzt; er wird entsprechend finanziell unter-
stützt und seine Arbeit als kriegswichtig eingestuft. 1939 steigt er zum Professor 
an der Universität Wien auf. Im Rahmen seiner Tätigkeit für das SS-Ahnenerbe 
gewinnt auch seine Habilitationsschrift retrospektiv zusätzliche Signifikanz. 
Denn die ideologische Aufladung geschwärzter Körper in Schwerttanz und 
Männerbund verweist so betrachtet auch auf die schwarzen SS-Uniformen mit 
ihren Totenkopfemblemen.359 Vor dem Hintergrund der Faschismuskonkurrenz 

Ausgrenzung vgl. Nikitsch, Tracht, 2019. Schurtz liest Trachten im 19. Jahrhundert 
als »Abzeichen des Geschlechts und des Standes« (Philosophie der Tracht, 1891: 5). 

357	 Vgl. Talós, Austrofaschismus, 2005, u. Das austrofaschistische Herrschaftssystem, 
2013. Werden die Perchtenläufe von der katholischen Kirche immer wieder verbo-
ten, lassen sie sich nach 1938 mit der Vertreibung der protestantischen Bevölke-
rung aus dem Salzburger Land vom 16. bis ins 18. Jahrhundert in Verbindung bringen 
und so für die NS-Propaganda mobilisieren. Vgl. zur entsprechenden, die Bauern-
aufstände ideologisch appropriierenden Propaganda auch Eberhard Wolfgang Möl-
lers Frankenburger Würfelspiel, uraufgeführt 1936 im Rahmen des Kulturprogramms, 
das die Olympischen Spiele in Berlin begleitet; siehe hierzu Annuß, Volksschule, 2019: 
345-388. Zur differierenden Thing-Rezeption nach dem Anschluss: Thingspielen in 
Österreich, 2017.

358	 Vgl. Johler, Richard Wolfram, 2021: 1312, 1317. Zum SS-Ahnenerbe, unter dessen Dach 
sich alle möglichen obskuren und okkulten Positionen tummeln, vgl. Kater, Das 
»Ahnenerbe«, 2006.

359	 Zur Geschichte der SS-Uniformen und deren Zitat paramilitaristischer Freikorps vgl. 
die Kapitel 8 und 9 in Diehl, Macht, 2005; Ruda, Totenkopf, 2023: 327-415.



144 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Mitte der 1930er-Jahre hält Wolframs Habilitationsschrift die Interpretation 
der SS als moderne Fortsetzung des schwarzen Heers zwar latent, erweist 
sich aber offenkundig für die mörderischste der NS-Organisationen später als 
anschlussfähig. Dass Wolfram ältere deutschsprachige Männerbundtheorien 
der Jahrhundertwende reformuliert und ethnografische, zunächst auf die Tro-
pen bezogene Vorstellungen germanisiert, mithin ›indigenisiert‹, gewinnt ent-
sprechend eine spezifische politische Funktion.360 En passant enterotisiert er 
dabei noch homosoziale Gemeinschaftsmythen und bringt diese in Einklang 
mit dem Bild von der sogenannten Schutzstaffel als straighter paramilitärischer 
Eliteorganisation, die die ganze Volksgemeinschaft absichern und beschützen 
soll.361 Wolframs Wissenschaft, die die Auftrittsformen der Perchten vom zeit-
genössischen Drag, von Gender Bending und Blackface, abgrenzt, gerät mithin 
auf unterschiedlichen Ebenen zur Waffe.

Bei genauerem Hinsehen wird deutlich, dass die Volkskunde auch darüber 
hinaus in den Terror der Nazis verstrickt ist. Während die Perchten als Nach-
fahren der alten Germanen beschrieben werden und sich kurz vor dem Zusam-
menbruch des NS-Regimes schwarz maskierte »Schiachperchten vor dem 
Gauleiter auf den Boden«362 werfen, ist der 1954 bereits wieder rehabilitierte 
Wolfram offenbar selbst sowohl in Kunstraube und Umsiedlungsaktionen als 
auch in die mörderische Politik der SS verstrickt: Als er an der Umerziehung 
Osloer Studierender im elsässischen Schulungslager Sennheim scheitert, lässt 
er sie ins KZ Buchenwald deportieren, wo an 50 von ihnen medizinische Versu-
che vorgenommen und Gefangene durch schwerste Zwangsarbeit umgebracht 
werden.363 Hier zeigt sich die brutale Kehrseite von Wolframs wissenschaftli-
cher Affiliation mit der SS, deren Totenkopfstandarten mit der Organisation 

360	 Hinsichtlich der ethnologischen Erfindung von Männerbünden um 1900 siehe 
Schurtz, Altersklassen, 1902: 261, 264; Urgeschichte, 1900: 110-115; im österreichi-
schen Forschungskontext Much, Deutsche Stammeskunde, 1900. Zur Kritik der Män-
nerbundforschung als Symptom sich wandelnder Geschlechterverhältnisse um die 
Jahrhundertwende vgl. Brunotte, Zwischen Eros, 2004; Bruns, Politik des Eros, 2008/
Politics of Eros, 2011; Treiblmayr, Männerbünde, 2010; Völger/von Welck, Männer-
bande, 1990. 

361	 Dies etwa im Unterschied zu Alfred Bäumler im Kontext des Amts Rosenberg. Vgl. 
zu Himmlers Position Winter, Sippengemeinschaft, 2013; zur Ausdifferenzierung 
und Wandelbarkeit nationalsozialistischer Männlichkeiten und der Rolle der Gewalt 
für Maskulinitätskonstruktionen Connell, Masculinity and Nazism, 2013, sowie den 
Überblickstext zu Perspektiven der NS-Männlichkeitsforschung von Dietrich/Heise 
in ihrem Band Männlichkeitskonstruktionen, 2013 — anknüpfend an Connell, Mascu-
linities, 2005. Zu Homophobie im NS siehe auch zur Nieden, Homosexualität, 2005.

362	 So zum 9. Januar 1944 Kerschbaumer, Organisiertes Heimatbrauchtum, 1996: 127.
363	 Vgl. Kater, Das »Ahnenerbe«, 2006: 185-186; Ottenbacher, Richard Wolfram, 1989.



145II. NS 

von Konzentrations- und Vernichtungslagern sowie der dort vorgenomme-
nen Menschenversuche betraut sind. Als Fallbeispiel gelesen, zeugt Wolframs 
Arbeit in unheimlicher Weise von der potenziellen Politizität wissenschaftlich 
flankierter Indigenitätsphantasmen. 

Deutlich wird diese auch an Wolframs Rechtfertigung irregulärer Gerichts-
barkeit, wie sie die Thingspiele ebenfalls kennzeichnet. Schwerttanz und Män-
nerbund unterstreicht den Zusammenhang von Maskenaufzügen und Gerichts-
inszenierungen. Die Perchten, ebenso wie die alpinen Krampusläufe am 6. 
Dezember, in denen adoleszente Männer in dunklen Holzmasken und Fellkos-
tümen von Haus zu Haus ziehen, bringt er mit ländlichen, lärmenden Rügege-
richten bäuerlicher Geheimbünde in Verbindung. Obwohl er die Thingspiele 
der Propaganda ebenso wenig erwähnt wie die SS, wird hier in der Tat eine 
Relation seiner Forschung zum permanenten Ausnahmezustand des NS und 
dessen Begleitinszenierungen lesbar.364 Wolfram legitimiert über die Volks-
kunde extralegale Gerichtsbarkeiten und damit letztlich die zeitgenössische 
Maßnahmenpolitik.

Der von ihm so genannte »unberechenbare Januscharakter«365 der skiz-
zierten Bräuche kommt in Schwerttanz und Männerbund durchaus zur Spra-
che. Wolfram beschreibt etwa das Stehlrecht bei Heischegängen, die in spiele-
rischer Form im Perchtenlauf und in Charivaris fortleben — auch, wie in deren 
Rahmen Männermeuten in Häuser einbrechen und Beteiligte »als Jude verklei-
det« etwas mitgehen lassen oder sich in »blutige Raufereien«366 verwickeln. Er 
liest das als überkommene Sittengerichte. Performative Sauberkeitsprüfungen 
heimgesuchter Häuser seien eben keine »Privatrache oder lokale Lynchjustiz« 
unter dem Schutz vermummter Lärmaufzüge, sondern dienten dazu, lokale 
Moralvorstellungen durchzusetzen. Entsprechend rückt er diese Aufzüge in 
den Kontext politischer Aufstände für die lokale Ordnung. Am Haberfeldtrei-
ben im bayerischen Miesbach — einem bäuerlich-geheimbündischen Rügege-
richt von 1863, das einige noch 1919 erneut aufleben lassen wollen, ebenso wie 
an den Gasteiner Perchten beschreibt Wolfram, »ein Hinübergreifen ins Poli-
tisch-Soziale«;367 unabhängig vom katholischen Kalender stattfindend, hätten 

364	 Zur These vom permanenten Ausnahmezustand faschistischer Maßnahmenpoli-
tik vgl. die geschichtsphilosophischen Thesen Benjamins, Über den Begriff der 
Geschichte, 1991, I.2: 691-704.

365	 Wolfram, Männerbund, 1936-38: 292.
366	 Wolfram, Männerbund, 1936-38: 151 (im ungarischen Kontext), 281 (bei den Perchten). 

Zur Geschichte tödlicher Auseinandersetzungen zwischen gegnerischen Gruppen, 
sogenannten Passen, vgl. bereits Zimburg, Der Perchtenlauf in der Gastein, 1947: 40.

367	 Wolfram, Männerbund, 1936-38: 239, zum Haberfeldtreiben: 226-236. Siehe zu des-
sen Funktion als Sittengericht auch Queri, Bauernerotik, 1911.



146 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

sich diese maskierten Aufläufe auch gegen die Korruption der Herrschen-
den gerichtet. »Die bäuerliche Geheimorganisation war für die Behörde völlig 
ungreifbar, solange der Brauch mit der alten Strenge geübt wurde«,368 so Wolf-
ram zum Haberfeldtreiben. 

Nun nimmt auch der von ihm gefilmte Gasteiner Perchtenlauf Anleihen 
bei Gerichtsspielen. Bei genauerem Hinsehen aber erweisen sich diese Anlei-
hen als Spuren karnevalesker Transpositionen, die Wolframs Lesart wider-
sprechen. Herodes mit Frau, römischen Soldaten und Fanfarenbläsern — von 
Wolfram gefilmte Figuren des Gasteiner Maskenlaufs — gelten heute als »Ver-
mengung von altüberliefertem Nikolausspiel und Faschingbrief«.369 Auch die 
Gasteiner Krampusläufe stehen in diesem Zusammenhang. Hier besuchen 
maskierte junge Männer die Leute im Dorf, um sie zu belehren, Geschenke zu 
verteilen und im Gegenzug Schnaps einzufordern. Am Ende dieser an Niko-
lausspiele erinnernden Rituale, in denen das Christkind traditionell und noch 
bis vor Kurzem von Männern als junges Mädchen dargestellt wurde, werden 
schließlich die an Ketten mitgeführten Kramperl, also zunehmend angetrun-
kene Teufelsfiguren in Fellkostümen und mit grotesken dunklen Holzmasken 
ausgestattet, auf die Hausgemeinschaft losgelassen. So schleppen diese mit 
Winterbräuchen in den ›toten‹, im Mondkalender außerhalb der Zeit liegen-
den Rauh- oder Glöcklernächten assoziierten Läufe die Parodie herrschender 
Justiz mit sich. Als karnevaleske Auftrittsformen erinnern sie in der Tat an ver-
selbständigte Gerichtsbarkeiten, die im Schutz der Masken oft der gewaltför-
migen Durchsetzung traditioneller Normen und Rechtsauffassungen dienen.370 
Dabei erinnern solche Spielformen zum einen an frühere Revolten gegen die 
Regierenden, zum anderen an jene sozialen, manchmal terroristischen Diszi-
plinierungen, die historisch mit männlich-adoleszenten Umzügen verknüpft 
werden — gerichtet gegen junge Mädchen oder ›gefallene‹ Frauen und man-
cherorts gegen die jüdische oder die protestantische Bevölkerung.371 

Gerade am Gasteiner Perchtenlauf zeigt sich auch, was Wolframs Lesart 
maskierter Ausnahmezustände dezidiert verdrängt: die migrationsbedingte 
Verflechtung unterschiedlicher performativer Techniken, deren Herkünfte 
sich nicht so einfach bestimmen lassen, wie es Schwerttanz und Männerbund 
suggeriert. Die Perchten nämlich zeugen in ihrer regionalen, den lokalen Gege-
benheiten immer wieder neu angepassten Auftrittsform von Fernhandelsrou-
ten und Vernetzungen über die alten, bis nach Venedig führenden Saumwege 

368	 Wolfram, Männerbund, 1936-38: 231.
369	 Wierer et al., Gasteiner Perchten, 2001: 69.
370	 Vgl. zum lokalen ›Thing‹ Gruber, Über 1000 Jahre, 2020: 267-269. 
371	 Zur antijudaistischen Codierung der hier zitierten Teufelsfigur vgl. DiNola, Der Teu-

fel, 1990: 371-375.



147II. NS 

und Passstraßen, von Flucht und Vertreibung, von der bäuerlich-karnevales-
ken Parodie höfischer Spektakel und zudem vom Zitat moderner Massenkultur. 
Sie sind weniger Figurationen des Heimischen als nomadische Figuren. 

Abb. 31. Pinzgauer Tresterer, undatiert. Österreichisches Volkskundemuseum, Wien 
(CC PDM 1.0).

Im Fall der benachbarten Pinzgauer Tresterer, einer Variante des Perchten-
tums mit Federkrone und Kopfschmuck aus langen Bändern, kommt neben 
Karnevalselementen, wie sie gerade die vor dem NS aufgenommenen Bilder 
deutlich zeigen, sogar die Formkorrespondenz mit indianistischen Stereotypen 
des 19. Jahrhunderts ins Spiel:372 »ihre Kleidung und Tanz erinnerte mich leb-
haft an die Tänze der Indianer, wie ich sie in Bildern sah«, beschreibt sie Ignaz 
Kürsinger 1841. Dabei unterstreicht er ihre Nähe zum Harlekin:

Sie ziehen von Pfarre zu Pfarre, begrüssen die besseren Häuser, so 
ihnen die Mühe des Tanzes mit Branntwein und Brod gelohnt wird, 
und kehren dann friedlich wieder zu ihren Arbeiten zurück. Alt und 
Jung, Groß und Klein läuft diesem uralten Volks-Schauspiele zu, 
weidet sich fröhlich an den Sprüngen der Tresterer, freuet sich über 
die Berchten und belachet den Hanswurst.373

372	 Vgl. zu den indianistischen Lesarten der Pinzgauer Tresterer Kleindorfer-Marx, Jetzt 
kommen gar Indianer, 2018. Siehe zu den Tresterern auch Kammerhofer-Aggermann, 
Matthias tanzt, 2017; Salzburger Tresterer, 2018; Malkievicz Schönperchten, 2020.

373	 Kürsinger, Ober-Pinzgau, 1841: 166.



148 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Die Perchten zitieren denn auch ein Amalgam vorangegangener Auftrittsfor-
men, das von Wolfram überschrieben wird — das Wissen um performative En
tanglements verblendend. Demgegenüber konstatiert der Wiener Ethnograf 
Wilhelm Hein bereits im 19. Jahrhundert:

Die große Aehnlichkeit dieser Masken in Form und Auffassung mit den 
Tanz-, Beschwörungs- und Teufelslarven verschiedener Völker, ver-
leiht ihnen nicht bloß österreichische und mitteleuropäische volks-
kundliche Bedeutung, sondern stellt sie in eine Linie mit jenen Erzeug-
nissen, in welchen sich allerorts der Menschengeist in gleicher Weise 
offenbart; sie bilden daher ein unentbehrliches Glied in der Gesammt
heit der Volksvermummungen, wie sie bei allen Völkern des Erdballs 
geübt werden.374 

Und selbst in Wolframs ursprünglichem Buchmanuskript, das sich in seinem 
Nachlass im Salzburger Institut für Volkskunde findet, klingen immer wieder 
Korrespondenzen zwischen seinem vermeintlich germanischen Forschungs-
feld und der afrikanischen Ethnologie an; noch in der in drei Lieferungen ver-
öffentlichten Version, die aus ungeklärten Gründen mitten im Text abbricht, 
ohne dass der Rest später publiziert würde, fühlt er sich beim Schwerttanz 
dann doch »an das Steppen«375 afrikanischer Tänze erinnert. 

Das Repertoire der Perchten führt die heutige Forschung auf mittelalter-
liche Springprozessionen, Requisitentänze von Handwerkern oder auch auf 
höfische Moriskentänze zurück und verweist auf vergleichbare Grundele-
mente im gesamten europäischen Raum.376 Das gilt insbesondere für die soge-
nannten Schönperchten mit ihren Riesenkappen: ältere Männer assistiert von 
ihren »Gesellinnen« — als Mädchen gekleidete Jungen, die als sekundierende 
Nachtänzer bezeichnet werden. Wie in Wolframs eingangs beschriebenem Film 

374	 Hein, Zeitschrift für Volkskunde (Berlin); zit. n. Wenger, Gasteiner Perchtentanz, 1911: 
15. Hein gründet 1894 einen Verein, eine Zeitschrift und ein Museum für Volkskunde 
und betreibt damit bereits die zeitgenössische Institutionalisierung des Fachgebiets 
in Österreich. Zitiert wird sein in der Berliner Zeitschrift für Volkskunde veröffent-
lichter Befund hier nach einem 1911 erschienen Band über den Gasteiner Perchten-
tanz von Iwo Arnold Wenger. Er wiederum unterstreicht, dass »bei diesen Umzü-
gen Teufelsfratzen und Tiermasken zur Verwendung gelangen, wie sie in ähn-
lich abschreckender Häßlichkeit und Bizzarie über die ganze Welt hin zerstreut 
bei Naturvölkern vorgefunden werden.« (Wenger, Gasteiner Perchtentanz, 1911: 15.) 
Wenger zufolge umschwärmen diese fratzenhaften Figuren »regellos den paarweise 
geordneten« Gasteiner »Zug der Tafelperchten mit ihren G’sellinnen« (5).

375	 Wolfram, Männerbund, 1936-38: 68.
376	 Vgl. Wierer et al., Gasteiner Perchten, 2001: 11. 



149II. NS 

gezeigt, verneigen sie sich vor den jeweiligen Häusern, an denen sie vorbei-
ziehen, um ihre »Referenz« zu erweisen. Zitiert werden hier Auftrittsformen 
des Salzburger Hofs, an dem wiederum der venezianische, um 1600 interna-
tional rezipierte Karneval als Teil spektakulär-barocker urbaner Kulturpolitik 
unter anderem zur Kanalisierung des Straßenfaschings gefeiert wird.377 Astrid 
Kusser beschreibt am Cake Walk, wie alteuropäische Gesellschaftstänze durch 
afroamerikanische Versklavte im Plantagenkontext auf schräge Weise paro-
diert werden.378 Der bäuerliche Umgang mit Tänzen, karnevalesken Masken-
festen und Commedia-Aufführungen am Salzburger Hof, deren Überführung 
ins Kinästhetische, ins Sprungrepertoire der Perchten, kann als entfernt ver-
wandt gelesen werden.379 Auf die Karnevalisierung höfischer und liturgischer 
Auftrittsformen von unten deuten noch die Maskenverbote und Gerichtsakten 
des 17. und 18. Jahrhunderts hin, die sich nicht zuletzt gegen Cross Dressing, 
gegen die Karnevalisierung von Geschlecht, wenden. 

Zugleich erinnert die Verflechtungsgeschichte performativen Zitierens 
an vergessene lokale Gewaltzusammenhänge. Einige Figuren und Masken, vor 
allem aber die ins Riesenhafte aufgepumpten Tafelkappen der Schönperch-
ten werden heute auf Tiroler Bräuche zurückgeführt. Dass sie ins Gasteiner 
Tal migriert sind, ist der Vertreibung der protestantischen Bevölkerung aus 
dem Salzburger Land durch die katholische Kirche im 17. Jahrhundert geschul-
det; denn das so ›gesäuberte‹ Gasteiner Tal wird daraufhin von katholischen 
Arbeitskräften aus Tirol neu besiedelt, die die Perchtenkappen mitbringen und 

377	 Die neuere Perchtenhistoriografie betont die Karnevalsbezüge anstelle des ver-
meintlich Kultischen; vgl. v. a. Kammerhofer-Aggermann, Salzburger Karneval, 
2014/15. Siehe auch Hutter, Salzburger, 2002; Rest/Seiser, Wild und schön, 2016; 
Rumpf, Perchten, 1991; Schuhladen, Zur Geschichte, 1992 (Diskontinuitäten beto-
nend: 45); Wierer, Gasteiner Perchtengeschichte, 2002; Wierer et al., Gasteiner Pas-
sen, 2002; Gasteiner Perchten, 2001. Der venezianische Karneval findet zeitweise 
um den Jahreswechsel statt und zeugt so von der Nähe vermeintlich germanischer 
Winterbräuche zu karnevalesken Maskenzügen. Zur Geschichte der Reglementie-
rung entsprechender Auftrittsformen, nicht zuletzt von Cross Dressing, und deren 
Zusammenhang mit der Ausgrenzung und Vertreibung von Protestant:innen vgl. 
anhand von Gerichtsakten auch Dohle/Kammerhofer-Aggermann, Maskenverbote, 
2002: Zur Abstellung nächtlicher Tänze in Gastein vgl. das Mandat des Salzburger 
Landesherren von 1756 (Pfarrarchiv Taxenbach, Repertorium; zit. in Gruber, Über 
1000 Jahre, 2020: 423).

378	 Vgl. Kusser, Körper in Schieflage, 2013, hier: 33. Zur unvorhersehbaren, eigensinni-
gen Rezeption kolonialer Repertoires vgl. auch Kusser, Visuelle Präsentationen, 2007; 
Deutscher Karneval im Black Atlantic, 2009.

379	 Vgl. Kammerhofer-Aggermann, Salzburger Karneval, 2014/15; Wierer et al., Gast-
einer Perchten, 2001, hier: 11. 



150 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

allmählich in Riesenformate übersetzen.380 Frau Perchta und die sogenann-
ten Schnabelperchten wiederum lassen sich als entfernte Erinnerung an die 
Pestgeschichte lesen; die aus dem 14. Jahrhundert überlieferte ›lange Nas‹ der 
Perchta zitiert, heute kaum mehr lesbar, auch die medizinischen Masken der 
behandelnden Ärzte. Transponiert ins Kostümarsenal des venezianischen Kar-
nevals, gelangen sie an den Salzburger Hof und von dort aus offenbar in die 
ländlichen Winteraufzüge.381 Noch die Hexenfiguren verweisen letztlich auf mit 
der Pestgeschichte verknüpfte, oftmals geschlechterspezifische Verfolgun-
gen.382 Entsprechend sind mit den Masken, die Wolframs Film zeigt, frühere 
wie zeitgenössische Gewaltzusammenhänge assoziierbar. 

Im Kontext von Wolframs SS-Geschichte jedenfalls werden die germa-
nisierten und militarisierten Perchten als staatlicher Kontrolle und Regulie-
rung entzogene Rügegerichte aus der Vorzeit des NS begriffen. So wird ver-

380	 Vgl. Wierer et al., Gasteiner Perchten, 2001: 22.
381	 Zur Gasteiner Pestgeschichte vgl. auch Gruber, Über 1000 Jahre, 2020: 152-160, 399.
382	 Zu Hexenverfolgungen in Gastein vgl. Gruber, Über 1000 Jahre, 2020: 382-387. Zur 

Transposition der Hexenjagd in koloniale Gewaltformen vgl. Federici, Caliban, 2004. 
Siehe zum Terror der Hexenverbrennungen im 17. Jahrhundert entsprechend auch 
Linebaugh/Rediker, Hydra, 2008 (*2000). 

Abb. 32. Krampuslauf, Gastein 2022, Bassetti-Pass. Foto: Evelyn Annuß.



151II. NS 

sucht, ihnen zugleich die komisch-karnevalesken Elemente und damit gewis-
sermaßen den Harlekin, das Dragging auszutreiben. Wolframs Perchten sind 
denn auch im Zusammenhang seiner Salzburger Tätigkeit für das SS-Ahnen-
erbe latente, genealogisierende Legitimation des 1945 zusammenbrechen-
den NS-Staatsterrorismus und ethnonationalistisch indigenisierte Gegenfigur 
zum Nomadischen. Gegen den Strich gelesen, unterstreicht diese Funktiona-
lisierung der Perchten auch das mikrofaschistische383 Potenzial karnevalesker 
Auftrittsformen, das heute andernorts zutage tritt. Durch die volkskundliche 
NS-Rezeption der Perchten hindurch also gerät das Terrorpotenzial maskier-
ter, anonymisierter Aufzüge ins Blickfeld — nicht als Ausdruck althergebrach-
ter Gerichtsbarkeit, des Thing gewissermaßen, sondern als Kehrseite karneva-
lesker Transgression. Exemplarisch aufgerufen ist damit — trotz des durchaus 
existenten regionalen Widerstands gegen die Nazis384 — die Frage nach einer 
anderen, politischen Dirtiness des Mimetischen. 

*

Die zunächst spielerisch erprobte, von genealogischen Fabulationen begleitete 
Verurteilung des Nomadischen in Propaganda, Kunst und Wissenschaft legi
timiert ab 1941 noch die industrielle Vernichtung derer, die zuvor als without 
a tribe, als dirty und ohne primordiale Identität, gewissermaßen als uneigent-
lich und damit immer schon in Drag, gelabelt werden. Auch vor dem Hinter-
grund gegenwärtig oft konkurrierender Auseinandersetzungen um die Kritik 
des Antisemitismus und des Kolonialrassismus ging es in diesem Kapitel darum, 
die gewaltförmigen Äquivalenzierungen der Figur der anderen nachzuzeichnen. 
Vom NS ausgehend werden die Fallstricke essenzialisierenden, territorialisieren-
den Denkens deutlich. Eva Brauns antisemitisch aufgeladenes Foto in Blackface-
Drag, der Exotismus von Ki sua heli, die performative Erfindung der Volksge-
meinschaft im Propagandaspiel und die Apologie des ›Thing‹ in der Volkskunde 
— das in diesem Kapitel versammelte Nazi-Material — zeugt von heterogenen 
Versuchen faschistischer Dekreolisierung, von fingiertem ›De-Dragging‹ gewis-
sermaßen, das die Volksfigur erst hervorruft. Neben dem antisemitisch aufge-
ladenen Blackface, seiner Lesart als moderner Globalisierungsfigur, dienen im 
NS Darstellungen afrikanischer ›Eingeborener‹ dazu, die zeitgenössische Kreo-
lisierung der Welt, das Nomadische, durch deutsches ›Entbarbarisieren‹ zu ban-
nen. Hier werden sowohl differente Formen des Darstellungsrassismus und ihre 

383	 Zum Zusammenhang von umherziehenden Meuten und »Mikro-Faschismen« vgl. 
Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 1992: 481-585, hier: 521; zur »Verkehrung der 
Fluchtlinie in eine« faschistische »Destruktionslinie«: 316.

384	 Vgl. zum NS-Widerstand Felber et al., Politisches Salzkammergut, 2024.



152 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

komplementäre Funktion für die Ideologisierung von Blut und Boden bestimm-
bar als auch deren Kehrseite: die ethnonationalistische Besetzung des Autoch-
thonen durch volksgemeinschaftliche Figurationen im Thingspiel und die Apo-
logie extralegaler, vermeintlich indigener Gerichtsbarkeit in der volkskundlichen 
Austreibung des Karnevals. Nun gehen diese keineswegs so eindeutig wirkmäch-
tigen Propagandaformen spätestens mit dem Ende des Regimes unter; ihnen 
inhärente Gedankenfiguren aber tauchen in veränderter Gestalt immer wieder 
anderswo auf.

So wird gerade am NS auch deutlich, welche Gedankenfiguren entfern-
ter Bezugnahmen es heute stattdessen zu versammeln gilt und inwiefern die 
Auseinandersetzung mit mimetischer Messiness genauer zu führen wäre. Die 
erstarkende Rechte trägt immer mehr dazu bei, Völker- wie Asylrecht — nach 
1945 Konsequenz aus dem Naziterror — unter Berufung auf majoritäre Iden-
titätspolitiken zu zerstören. Im Umkehrschluss dient dieses Kapitel dazu, an 
entfernte Verwandtschaften des Widerstreits zu erinnern und damit auch 
zwischen zunehmend getrennten, von den gegenwärtigen Kriegsverbrechen 
überlagerten Antisemitismus- und Kolonialdebatten zu vermitteln. An Bakers 
Tanz sowie am Sprachverständnis Benjamins und Kafkas ließ sich entspre-
chend exemplarisch die Gedankenfigur nomadischen Mitschleppens in Korre-
spondenz zu kreolisierten, queeren Kulturtechniken ins Gedächtnis rufen — als 
Figur des dirty Dragging, die trotz alledem den Ausblick auf potenzielle Allian-
zen ermöglichen kann.385 

385	 Vgl. hinsichtlich entsprechender Allianzpotenziale im Widerstreit gegen Antisemi-
tismus und Kolonialrassismus Bruns: Antisemitism and Colonial Racisms, 2022: 47; 
Rothberg, Multidirectional Memory, 2009.





154 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Abb. 33. Lynching Memorial, National Memorial for Peace and Justice, Montgomery, 2018. 
Foto: Alan Karchmer.

Abb. 33. Lynching Memorial, National Memorial for Peace and Justice, Montgomery, 2018. Foto: Alan 
Karchmer.



III. Jim Crow

Vexieren 

Im Frühjahr 2020 werden medizinische Gesichtsmasken in öffentlichen Räu-
men wegen der Coronapandemie bestimmend. Plötzlich erscheinen Leute in 
unterschiedlichen Maskeraden an unterschiedlichen Orten, um gegen die dor-
tige Einführung der Maskenpflicht zu protestieren und ihre Bilder medienwirk-
sam auf Social Media zu posten.386 Indem die Leute das bestehende Arsenal 
›schwerer Zeichen‹ wild gemischt mobilisieren, wird Karnevaleskes in einer Art 
globalisiertem Bilderkrieg politisch aufgeladen. Die aufsehenerregende ›Scha-
maneninszenierung‹ des ehemaligen Schauspielers und inzwischen begna-
digten Capitol-Stürmers Jake Angeli besteht aus einem geschminkten Star-
Spangled Banner-Gesicht, einer büffelgehörnten, indianistisch anmutenden 
Pelzmütze und einem auf den Oberkörper tätowierten Thorhammer, der das 
Fortleben altgermanischer Krieger im zeitgenössischen Trashfilm aufruft.387 Im 
deutschsprachigen Kontext werden gelbe Sterne und verwandte Zeichen, die 
die dortige Maskenpflicht mit NS und Holocaust assoziieren sollen, auf soge-
nannten Hygienedemonstrationen verwendet, um die Protestierenden als 
Opfer einer Gesundheitsdiktatur darzustellen.388 Und auf Social Media tauchen 
Bilder von Leuten mit weißen Kapuzen im Supermarkt auf — sowohl aus dem 

386	 Zur veränderten Medienkultur der Selbstveröffentlichung und der Transformation 
von Mimesis vgl. Balke, Mimesis, 2018: 228-229. Zur Rolle von Blackface-Zitaten vgl. 
darüber hinaus Köppert, Digital Blackface, 2025.

387	 Siehe zu Jake Angeli https://people.com/politics/justice-dept-walks-back-claim-
capitol-rioters-sought-to-capture-assassinate-politicians/ (24. September 2024). 

388	 Zu den Verkleidungen im deutschsprachigen Kontext zählen auch Perchtenkostüme. 
Vgl. Vorüberlegungen zu den Corona-Protesten in Annuß, Affekt und Gefolgschaft, 
2023; Populismus und Kritik, 2024. Siehe auch Nachtwey et al., Corona-Proteste, 
2020; Amlinger/Nachtwey, Gekränkte Freiheit, 2022: 247-297 (im Rekurs auf Ador-
nos in den 1940er-Jahren entstandene Studien zum autoritären Charakter, 1995); Rei-
chardt, Die Misstrauensgemeinschaft, 2021. 

https://people.com/politics/justice-dept-walks-back-claim-capitol-rioters-sought-to-capture-assassinate-politicians/
https://people.com/politics/justice-dept-walks-back-claim-capitol-rioters-sought-to-capture-assassinate-politicians/


156 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

kalifornischen San Diego als auch dem thüringischen Hillenburg.389 Beim Ein-
kaufen fotografiert oder photogeshoppt sollen sie gegen die lokalen Masken-
verordnungen protestieren und zitieren hierbei die heutige visuelle Signatur 
des Ku Klux Klan. 

All diese Auftrittsformen adressieren eine mediale, von transgressiver 
Invektivität bestimmte Aufmerksamkeitsökonomie als eine Art extralegale 
Gerichtsbarkeit.390 Die Reality TV Show The Apprentice hat diesen Modus der 
Adressierung bereits ab 2004 auf letztlich karnevaleske Weise — als Gerichts-
spiel — vorweggenommen und für über ein Jahrzehnt die Medienpräsenz von 
Donald Trump geformt.391 Seine seriellen Fernsehinszenierungen als Führungs-
kraft, die andere wortreich demütigt und feuert, präfigurieren nicht nur sein 
Agieren als Präsident, sondern letztlich auch heutige Social Media-Auftritte, 
in denen der Aufstand für die herrschende Politik und für einen karnevales-
ken Autoritarismus zelebriert wird. Erscheint Trump in der Rolle des Präsiden-
ten wie eine Art Karnevalskönig, wird der Tabubruch hier seriell karnevalisiert.

Die Aktualisierung der Klan-Masken, die die Geschichte gesichtslosen ras-
sistischen Terrors ins Gedächtnis rufen, zeugt von der mitgeschleppten Gewalt 
im Spiel mit referenzieller Ambivalenz. Sie schützen zwar nicht vor Covid-19, 
aber vor Zurechenbarkeit angesichts der politischen Provokation. Lesbar sind 
die Auftritte im Supermarkt und im Netz ebenso als karnevalesker Kommentar 
zu medizinischen Gesichtsmasken wie als massive Drohgebärde — nicht nur 
gegenüber der herrschenden Coronapolitik, sondern auch und gerade gegen-
über denjenigen, die mit den Opfern der zitierten Terrorgeschichte assozi-
iert werden. Die Maskeraden sind symptomatisch für eine Art ›Temporal Drag‹ 
von rechts: die performative Transposition von Zeichen überwunden geglaub-
ter Gewaltverhältnisse in die Gegenwart — für einen im Fall der Klan-Masken 
offenkundig nicht queer-subversiv, sondern männerbündisch-terroristisch 

389	 Vgl. David Hernandez, Man wears KKK hood while grocery shopping, Los Angeles 
Times vom 4. Mai 2020 (https://www.latimes.com/california/story/2020-05-04/
man-kkk-hood-in-santee-san-diego-sparks-outrage; 24. September 2024; https://
www.gannett-cdn.com/presto/2020/05/05/USAT/c35db4ec-989e-44da-b9b9-
0214718c2f8b-Screen_Shot_2020-05-05_at_5.38.20_AM.png?crop=2205,1240,x0,y
0&width=2205&height=1240&format=pjpg&auto=webp (22. September 2022); Sebas-
tian Haak: »Hassbotschaft unter Mundschutz. Rassistischer Vorfall in einem Super-
markt in Südthüringen«. Neues Deutschland vom 5. Mai 2020: 5. 

390	 Zu ressentimentalen Auftrittsformen und deren Zusammenhang mit dem heutigen 
medialen Gefüge vgl. Vogl, Kapital und Ressentiment, 2020; im Blick auf Geschlechter-
politiken Nagle, Kill all Normies, 2017. Zu entsprechenden Männlichkeitsinszenierun-
gen und deren sozialen Ursachen vgl. bereits aus präpandemischer Perspektive auf die 
USA Hochschild, Strangers in Their Own Land, 2016; Kimmel, Angry White Men, 2013.

391	 Vgl. zum Trumpismus Koch et al., Great Disruptor, 2020.

https://www.latimes.com/california/story/2020-05-04/man-kkk-hood-in-santee-san-diego-sparks-outrage
https://www.latimes.com/california/story/2020-05-04/man-kkk-hood-in-santee-san-diego-sparks-outrage
https://www.gannett-cdn.com/presto/2020/05/05/USAT/c35db4ec-989e-44da-b9b9-0214718c2f8b-Screen_Shot_
https://www.gannett-cdn.com/presto/2020/05/05/USAT/c35db4ec-989e-44da-b9b9-0214718c2f8b-Screen_Shot_
https://www.gannett-cdn.com/presto/2020/05/05/USAT/c35db4ec-989e-44da-b9b9-0214718c2f8b-Screen_Shot_
https://www.gannett-cdn.com/presto/2020/05/05/USAT/c35db4ec-989e-44da-b9b9-0214718c2f8b-Screen_Shot_


157III. Jim Crow

codierten historischen Pullback.392 Diese karnevaleske Verwirrung der Refe-
renzen steht im Kontext eines global zu verzeichnenden rechten Backlashs, der 
unter anderem ›queerer Wokeness‹ in einem merkwürdigen Rollentausch den 
Part der Polizei zuschreibt. Zugleich deutet die von rechts angeeignete Trans-
gression auf die Metamorphose neoliberalisierter Verhältnisse in illiberale 
Regierungsformen voraus.

Das zunächst gegen die Coronaregularien eingesetzte ›Dragging‹, das Mit-
schleppen rassistischen Terrors im Bildzitat, zeugt von der ambivalenten Mobi-
lisierbarkeit performativer Kulturtechniken. Demonstriert wird in diesem Fall, 
wie sich das medizinische Maskengebot ›metapolitisch‹ übererfüllen lässt. Die-
ser rechte performative Ausnahmezustand in Drag zielt gerade nicht auf ein uni-
versales »Lachen des ganzen Volks«,393 wie Michail Bachtin den zeitlich begrenz-
ten, die Verhältnisse zumindest potenziell umkrempelnden mittelalterlichen 
europäischen Karneval umschreibt und damit in Reaktion auf den Stalinismus 
retrospektiv vielleicht allzu sehr romantisiert. Das ›Klan-Dragging‹ ruft vielmehr 
dezidiert die Erinnerung an karnevalesk maskierte, rassistische Lynchspektakel 

392	 Zur entsprechenden Reformulierung von Temporal Drag vgl. Lott, Blackface from 
Time to Time, 2025.

393	 So Bachtin, Rabelais, 1995: 60. Siehe demgegenüber Mbembe: »Bakhtin’s error was to 
attribute these practices to the dominated. But the production of the burlesque is 
not specific to this group.« (Mbembe, Postcolony, 2001: 133) Zur Kritik an Mbembes 
Kritik vgl. wiederum Crichlow/Northover, Globalization, 2009: 109.

Abb. 35. Supermarkt, Hillenburg, Südthüringen, 
Social Media Post, 2020 (Screenshot).

Abb. 34. Supermarkt, San Diego, 
Kalifornien, Social Media Post, 
2020 (Screenshot).



158 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

gesichtsloser Vigilantes auf, die, wie sich zeigen wird, ihrerseits bereits die ›poli-
zeiliche‹ Kontrolle der Referenzen unterlaufen.394 Demonstriert wird hier im 
Zitat politischer Morde für die individuelle Maskenfreiheit und gegen den Auf-
ruf, andere zu schützen. In den libertären Aufständen für eine illiberale Ord-
nung, im Sturm aufs Washingtoner Capitol oder den Berliner Reichstag, werden 
denn auch alle möglichen rekontextualisierten, Antisemitismus wie Rassismus 
zitierenden Masken zu ikonischen Zeichen einer aktuellen, zugleich rückwärts-
gewandt erscheinenden postdemokratischen Politik. Sie zeugen ebenso von der 
gegenwärtigen Aushöhlung staatlicher Institutionen wie vom Nachleben histo-
rischer Gewalt und von der Transponierbarkeit überkommener Ressentiments. 
Was also wird mit den Klan-Masken in die Gegenwart zitiert?

Nach dem US-amerikanischen Bürgerkrieg und dem Ende des Verskla-
vungsregimes schlagen karnevaleske Auftritte in der südstaatlichen Provinz 
zunächst einmal in Terror gegenüber der schwarzen Bevölkerung und Abolitio-
nist:innen um. Demgegenüber feiert sich die High Society im Südstaatenkar-
neval — auf geschlossenen Bällen und auf spektakulären Umzugswagen durch 
die Stadt ziehend — im Zitat höfischer Maskenspiele. Der rechte ›Karneval‹ 
ist damals bereits eine Art Vexierbild, der Maskengebrauch schwankend zwi-
schen Terror und Kontrolle. Zusammengelesen liefern diese Auftrittsformen 
den Ausblick auf die gewaltförmige, quälende Kehrseite performativer, mime-
tischer Kulturtechniken — auf eine andere Form von ›dirty Dragging‹, deren 
Nachleben das Zusammenleben bis heute bedroht.

Unterschiedlichen Formen maskierter Gesichtslosigkeit und ihrer Histo-
riografie ist daher der erste Teil dieses Kapitels gewidmet, das die Perspektivie-
rung von Kreolisierungsprozessen (Kapitel I) und Entkreolisierungsversuchen 
(Kapitel II) engführt. Im Fokus steht nun der Süden der USA seit dem Bürger-
krieg, mithin seit dem Kampf um neue, modernisierte Segregationspolitiken, 
die unter dem von T. D. Rice geprägten Blackface-Label firmieren und als Jim 
Crow bezeichnet werden. Der erste, nach dem US-amerikanischen Bürgerkrieg 
in den 1860er-Jahren entstehende Ku Klux Klan liefert in der Tat eine Vorlage, 
so die Ausgangsthese, für den heutigen rechten Karneval. Seine Medienpoli-
tik, die auf das Aufmerksamkeits- wie Terrorpotenzial anonym umherziehen-
der, karnevalesk maskierter und auf Ansteckung zielender Meuten setzt, geht 
allerdings noch nicht vom Bild, sondern von fabelhaften rhetorischen Evoka-
tionen aus. Hierzu nun entwendet der Klan seinerseits überkommene, alteuro-
päische Maskenarsenale aus ruralen Rügegerichten, wie ich sie im vorherge-
henden Kapitel skizziert habe. Doch der fraternale Klan ist wie gesagt nur die 

394	 Zur Kritik des Vigilantismus und zu dessen Gendering vgl. Dorlin, Selbstverteidigung, 
2020: 117-149.



159III. Jim Crow

eine, die Vigilante-Seite zeitgenössischer rechtskarnevalesker Auftrittsformen. 
Als Kehrseite des Klan erweist sich der Südstaatenkarneval der Eliten mit sei-
nen höfischen Auftrittsformen, der sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun-
derts etwa in New Orleans herausbildet. Er gerät zum paternalen Regierungs-
instrument einer gesichtslosen High Society, die — gegen die kreolisierten Ver-
hältnisse gerichtet — ihre eigene Genealogie erfindet und auf die mafiotischen 
Begleiterscheinungen illiberaler Politik vorausdeutet. 

Den komplementären Mobilisierungen alteuropäischer Maskeraden aller-
dings widerstreiten gerade im Karneval, zu Mardi Gras, immer wieder sub-
alterne Meuten mit anderen Formen des mimetischen Mitschleppens. Im Lauf 
der Geschichte werden zwar diese irregulären Auftrittsformen der Back Streets 
auf jeweils neue Weise potenziell kooptiert und Teil des City Marketings; doch 
ihr Repertoire gibt gerade vor dem Hintergrund des rechten Karnevals trotz 
allem den Ausblick auf die Möglichkeit anderer Bezugnahmen. Dem Second 
Lining, dem sich verselbständigenden Mit- und Hinterhertanzen im Zusam-
menhang mit Zulu, Indians oder Baby Dolls, mit den stock figures des kreoli-
sierten Mardi Gras von New Orleans, ist daher der zweite Teil dieses Kapitels 
gewidmet.395 Er zeichnet im Kontext der US-spezifischen visuellen Übercodie-
rung weißer und schwarzer Masken den Weg von fehlenden zu proliferieren-
den Bildern jener Subalternen nach, für die das Maskieren zu Zeiten von Jim 
Crow nicht vorgesehen ist. Dabei möchte ich die zu Beginn von Kewpies Drag-
Szene aus gestellte Frage nach getanztem Widerstreit gegen Politiken des Tei-
lens und Herrschens wieder aufgreifen. Das Berührungspotenzial bewegter 
Körper ins Gedächtnis rufend, geht es also erneut um die Frage nach je spe-
zifisch situierten Formen eines im weitesten Sinn queeren touching across.396 
Denn gerade heute ist es — identitären, gewaltförmigen, neoautoritären Regie-
rungsformen und zunehmender Überwachung zum Trotz — von besonderer 
politischer Bedeutung, das vielleicht minder erscheinende Glück nicht zu ver-
gessen, sich irregulär zu versammeln, um sich in unabsehbarer Weise aufein-
ander zu beziehen, andere Verwandtschaften zu stiften, den Leuten Raum zu 
geben und sich gemeinsam in der Öffentlichkeit zu bewegen.

395	 Zur differenten, sich wandelnden Begriffsverwendung von creole als Bezeichnung 
einer Bevölkerungsgruppe von New Orleans vgl. das zweite Kapitel von Lief, Stag
ing New Orleans, 2011: 14-32; siehe auch Regis, Local, 2019. Ich beziehe mich hier 
stattdessen auf die Glissant’sche Bestimmung von Kreolisierungsprozessen, also der 
Verschränkung von Kulturtechniken (Introduction, 1996; Kultur und Identität, 2005; 
Poétique de la relation, 1990/Poetics of Relation, 1997). Zum Second Lining vgl. Regis, 
Blackness, 2001; Second Lines, 1999.

396	 So Dinshaws Formulierung in Dinshaw et al., Theorizing Queer Temporalities, 2007: 
178; siehe auch Dinshaw, Getting Medieval, 1999: 3.



160 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Terrorisieren (Ku Klux Klan)

1867 erscheinen einige kürzere, enigmatische Notizen unter den Überschrif-
ten What does it mean? oder Kuklux Klan in einer lokalen Wochenzeitung aus 
dem ländlichen Upper South von Tennessee, der Pulaski Citizen. Die mysteriöse 
Printserie etabliert einen Namen, dem sich kein Gesicht zuschreiben lässt. »The 
Ku-klux began as a name«,397 so die These von Elaine Frantz. In ihrem Buch Ku-
klux. The Birth of the Klan during Reconstruction untersucht sie die spezifische 
Performativität der ersten Generation einer von Tennessee ausgehenden Grup-
pierung und deren medienpolitisch induzierte Transformation in eine überre-
gionale, zugleich dezentralisierte, jeweils von lokalen Politiken bestimmte Ter-
rorbewegung in der Zeit nach dem US-amerikanischen Bürgerkrieg. Tennessee 
ist nach dem Civil War der einzige Südstaat, der das 14. Amendment ratifiziert, 
damit der ehemals versklavten männlichen Bevölkerung das Wahlrecht verleiht 
und deshalb nicht unter Militärregierung gestellt wird. 

In Pulaski, einem Ort fernab der neuen Transportwege und Handelsbe-
ziehungen mit etwa 3.000 Einwohner:innen, an dem sich die südstaatliche 
Modernisierungsniederlage deutlich zeigt, generiert ein selbsternannter Klan 
in den Nachkriegswirren eine neue Form medialer Aufmerksamkeit. In merk-
würdigen Zeitungsartikeln, die karnevaleske Maskenaufzüge evozieren, wird 
dabei das ›Gesicht der Rede‹ karnevalisiert.398 Am 7. Juni 1867 erscheint in der 
Pulaski Citizen — offenbar herausgegeben vom Umfeld des Klan — ein Artikel 
unter dem Titel KuKlux Klan. Grand Demonstration Wednesday Night. Und die-
ser Artikel fabuliert bereits von einer Art rechtem Karneval:

About 10 o’clock we discovered the head of the column as it came over 
the hill west of the square. The crowd waited impatiently for their 
approach. A closer view discovered their banners and transparences, 
with all manner of mottoes and devices, speers, sabres, &c. The col-
umn was led by what we supposed to be the Grand Cyclops, who had 
on a flowing white robe, a white hat about eighteen inches high. He 
had a very venerable and benevolent looking face, and long silvery 
locks. He had an escort on each side of him, bearing brilliant trans-
parencies. The master of the ceremonies was gorgiously caparisoned, 
and his »toot, toot, toot«, on a very graveyard-ish sounding instru-

397	 Frantz Parsons, Ku-Klux, 2015: 27. Zur retrospektiven Selbstmythisierung der »weird 
potency« dieser bis dato bedeutungslosen Bezeichnung und der Transformation 
einer losen Gruppe auf der Suche nach Unterhaltung in eine »band of Regulators« 
siehe die Klan-Mitglieder Lester/Wilson, Ku Klux Klan, 1905: 56, 73.

398	 Zum Gesicht der Rede als Gedankenfigur der Rhetorik vgl. Menke, Prosopoiia, 2000.



161III. Jim Crow

ment, seemed to be perfectly understood by every ku kluxer. Next to 
the G. C. there followed two of the tallest men out of jail. One of them 
had on a robe of many colors, with a hideous mask, and a transpar-
ent hat, in which he carried a brilliant gas lamp, a box of matches and 
several other articles. It is said that he was discovered taking a bot-
tle from a shelf in his hat, and that he and his companion took several 
social drinks together. The other one had on a blood red hat which 
was so tall that he never did see the top of it. They conversed in dutch, 
hebrew, or some other language which we couldn’t comprehend. No 
two of them were dressed alike, all having on masks and some sort of 
fanciful costume.399

Die bunte Kolonne sei von jemandem in einem wallenden Gewand mit lan-
gen silbernen Locken und mit einem angeblich einen halben Meter hohen Hut 
angeführt worden — begleitet von Leuten, in abscheulicher Maske, mehrfar-
bigem Kostüm, mit durchsichtiger Kappe samt Gaslampe, Streichhölzern und 
Flasche oder mit einer turmhohen Kopfbedeckung. So liest sich der Artikel, 
als würde hier möglicherweise ein Perchtenzug skizziert. Über die Beschrei-
bung des Kauderwelschs — unter anderem wohl Hebräisch, wie es heißt — und 
über den Verweis auf das »graveyard-ish sounding instrument«400 des Mas-
ters of Ceremonies wird das Maskengemisch der angeblich umherziehenden, 
totentanzähnlichen Meute entsprechend als Spiel mit uneindeutigen Referen-
zen inszeniert. ›Kuklux‹ verleiht die Pulaski Citizen anstatt eines Gesichts ein 
unübersehbares Arsenal an imaginären Masken, die sich in ihrer Vielfalt von 
der späteren Ikonisierung des Invisible Empire in weißen Roben unterschei-
den und in ihrer wilden Mischung auf anderswo bestehende Maskenspiele hin-
deuten.401 So verwischen sich nicht nur die Spuren der Beteiligten. So wird im 
Kontext printbasierter Massenmedien der Zeit, mithin vor dem visual turn des 

399	 The Pulaski Citizen vom 7. Juni 1867: 3 (https://chroniclingamerica.loc.gov/lccn/
sn85033964/1867-06-07/ed-1/seq-3/; 11. September 2024); siehe hierzu Frantz Par-
sons, Ku-Klux, 2015: 51.

400	 Zur Bedeutung der Whistles vgl. aus Klan-Perspektive Lester/Wilson, Ku Klux Klan, 
1905: 59. Siehe zur Modernität solcher Sounds Lhamon, Raising Cain, 1998: 110.

401	 Kuklux ist die Bezeichnung in Lester/Wilson, Ku Klux Klan, 1905: 47. Vgl. zur 
Geschichte der Klan-Masken Frantz Parsons, Midnight Rangers, 2005, Ku-Klux, 2015; 
Kinney, Hood, 2016, How the Klan Got Its Hoods, 2016 (https://newrepublic.com/
article/127242/klan-got-hood; 24. September 2024). Zur Nähe von Klan-Hoods und 
karnvalesken Auftritten im Mardi Gras-Kontext vgl. Godet, Multiple Representations, 
2017: 237. Zugleich aber erinnern die in den USA für WASPness stehenden Klan Hoods 
an katholische Büßergewänder aus dem Süden Europas und zeugen so wiederum 
davon, dass der Klan selbst eine kreolisierte Erscheinung ist. 

https://chroniclingamerica.loc.gov/lccn/sn85033964/1867-06-07/ed-1/seq-3/
https://chroniclingamerica.loc.gov/lccn/sn85033964/1867-06-07/ed-1/seq-3/
https://newrepublic.com/article/127242/klan-got-hood
https://newrepublic.com/article/127242/klan-got-hood


162 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

späteren 19. Jahrhunderts, überhaupt erst Aufmerksamkeit für die Existenz 
eines als rätselhaft inszenierten Geheimbunds generiert. 

Ohne dass das erste öffentliche Auftreten unter dem Ku Klux-Label über-
haupt mit politischer Signifikanz aufgeladen würde, steht es, wie sich von heute 
aus zeigt, doch in einem spezifischen Kontext: der südstaatlichen Niederlage 
im US-amerikanischen Bürgerkrieg 1865.402 Die mediale Auftrittsform des Klan 
mag seiner politischen Schwäche geschuldet sein; die angebliche Erscheinung 
allerdings wird zur erfolgreichen Waffe. Sie relativiert die Gewalt zukünftiger 
Guerillaaktionen, die sich realiter gegen diejenigen wenden, die in der prekä-
reren Position sind. Der Artikel deutet auf den Aufstand einer Hetz-Meute aus 
politischen Verlierern für eine die zeitgenössischen Bedingungen aktualisie-
rende rassistische Ordnung voraus. Das rhetorische Vexierspiel, das mögli-
cherweise tatsächlich von maskierten Demonstrationen begleitet wird, schlägt 
in reale Gewalt um.403 Es verweist noch auf das heutige Terrorpotenzial ent-
sprechender Auftrittsformen.

Nach 1865 entstehen im Süden alle möglichen Vigilante-Gruppen, die 
die neue Regierung nicht anerkennen; im Nachkriegschaos, das die ehemals 
Versklavten nun oft ohne Geld, Ausbildung oder Job stranden lässt, eska-
liert die Gewalt. Davon zeugt heute das erst 2018 eröffnete Lynching Memo-
rial in Montgomery, Teil des National Memorial for Peace and Justice, das auf 
das Apartheid Museum in Johannesburg und das Berliner Holocaust-Mahn-
mal Bezug nimmt.404 Mit seinen endlos erscheinenden, an all die Orte des Ter-
rors erinnernden, von der Decke hängenden Stahlquadern ruft es das Ausmaß 
der damals entfesselten, sich potenzierenden brutalen Gewalt ins Gedächtnis, 
deren später immer wiederkehrende Auswüchse auf Postkarten spektakulär 
ins Bild gesetzt werden.405

402	 Zur Geschichte des US-amerikanischen Bürgerkriegs und seiner After-Effekte vgl. 
Masur, U.S. Civil War, 2020; Guelzo, Fateful Lightning, 2012.

403	 Zum Doppelcharakter von Vexieren als Bezeichnung für Versteckspielen und Quälen 
siehe das Etymologische Wörterbuch des Deutschen (https://www.dwds.de/wb/
etymwb/vexieren; 11. September 2024).

404	 Zum Civil Rights Trail und dem privat finanzierten Lynching-Denkmal in Montgo-
mery siehe https://museumandmemorial.eji.org/memorial; https://www.nytimes.
com/2018/04/25/us/lynching-memorial-alabama.html (24. September 2024). 
Canetti beschreibt das Verhältnis von Meute und Lynchterror: »Eine unverschämte 
Art von Meute hat man noch heute in jedem Akt von Lynch-Justiz vor sich. Das Wort 
ist so unverschämt wie die Sache, denn es geht um eine Aufhebung der Justiz. Der 
Beschuldigte wird ihrer nicht für wert gehalten. Er soll ohne alle Formen, die für 
Menschen üblich sind, umkommen wie ein Tier.« (Masse und Macht, 1980: 130)

405	 Zur visuellen Politik der Lynchings, deren Opfer zu 99% Männer sind, siehe 
Allen/Littlefield, Without Sanctuary, 2000 (https://archive.org/details/without_

https://www.dwds.de/wb/etymwb/vexieren
https://www.dwds.de/wb/etymwb/vexieren
https://museumandmemorial.eji.org/memorial
https://www.nytimes.com/2018/04/25/us/lynching-memorial-alabama.html
https://www.nytimes.com/2018/04/25/us/lynching-memorial-alabama.html
https://archive.org/details/without_xxx_2000_00_7106


163III. Jim Crow

Was in der Pulaski Citizen als ebenso komischer wie unschuldig erschei-
nender Auftritt beschrieben wird, mutiert in den folgenden Monaten zur mör-
derischen Bewegung. Dieser ›Karneval‹ ist nicht auf den Auftritt im Modus des 
Als-ob beschränkt, sondern kalkuliert den Tod ›der anderen‹, Unmaskierten, 
im Mummenschanz ein. Nach der Niederlage der Konföderierten, dem Zusam-
menbruch des auf Versklavung, auf dem Fortleben ursprünglicher Akkumu-
lation basierenden Plantagensystems und damit auch südstaatlicher weißer 
Männlichkeitsentwürfe, also taucht die Bewegung unter dem Klan-Label auf 
unabsehbare Weise an verschiedenen Orten als terroristische Erscheinung 
auf. Allmählich überregional Aufsehen erregend, wird dieses Label zum Namen 
dezentraler, jeweils lokal ausgerichteter gesichtsloser Lynchings. Im Lauf der 
zweiten Jahreshälfte 1867 ist der Name des Klan bereits überregional verknüpft 
mit Terrorakten in unterschiedlichen südstaatlichen Gegenden. Er steht nicht 
für kontinuierliche, flächendeckend organisierte Gewalt; vielmehr flammt der 
Terror unter seinem Namen anderswo wieder und wieder auf und setzt gewis-
sermaßen das rhetorische Spiel mit der Unzurechenbarkeit in öffentlichen 
Hinrichtungen fort. 

Schon in Pulaski besteht der Klan nicht aus etablierten Plantagenbesit-
zern, sondern aus jungen Veteranen. Frantz verweist auf ein Bild der mut-
maßlichen Gründungsmitglieder — das Gesicht unmaskiert, die Hüte schief 
auf dem Kopf, mit Gitarren cool in die Kamera blickend.406 Das Bild verknüpft 
den Klan ihr zufolge mit dem Zitat des Minstrel-Genres. Über keine Ressour-
cen außer ihrem Zugang zu einem lokalen Medium verfügend, gelänge es dem 
Klan, über diese geborgte, Unzurechenbarkeit zelebrierende, zunächst nord-
staatlich geprägte Auftrittsform sein Label in den nächsten Jahren überregio-
nal zu etablieren. In der Zeitung spielerisch ›Alt Facts‹ streuend, bestimme er 
so das in den nordstaatlichen Metropolen gezeichnete Bild des Südens neu. 
Die heute von QAnon & Co. veranstalteten Verschwörungs-Schnitzeljagden auf 
Social Media und die Streuung von Halbwahrheiten werden mit diesen ›Klan-
drops‹ quasi vorweggenommen.407 Sich an den leitmedialen Erfordernissen 

xxx_2000_00_7106; 12. September 2024); Apel: Imagery of Lynching, 2004; Young: 
The Black Body, 2005; siehe zur visuellen Gewaltgeschichte und zu darauf antwor-
tenden Respektabilitätsfotografien auch Därmann, Undienlichkeit, 2020: 182-205.

406	 Siehe Frantz Parsons, Ku-Klux, 2015: 33: Midnight Rangers, 2005: 812: https://
external-content.duckduckgo.com/iu/?u=https%3A%2F%2Ftse1.mm.bing.
net%2Fth%3Fid%3DOIP.XdwGTN8TaTGeQy_wCpaUawHaEn%26pid%3DA-
pi&f=1&ipt=28b716b0acf7139d9b6dfa7269910355fc65c0f baebb251f b0a9a2f-
ca6817171&ipo=images (11. September 2024). 

407	 Vgl. zur Aktualität des Postfaktischen Gess, Halbwahrheiten, 2021. »In times like 
these, fabulationality is itself due for a certain degree of redress,« so Tavia Nyong’os 

https://archive.org/details/without_xxx_2000_00_7106
https://external-content.duckduckgo.com/iu/?u=https%3A%2F%2Ftse1.mm.bing.net%2Fth%3Fid%3DOIP.XdwGTN8
https://external-content.duckduckgo.com/iu/?u=https%3A%2F%2Ftse1.mm.bing.net%2Fth%3Fid%3DOIP.XdwGTN8
https://external-content.duckduckgo.com/iu/?u=https%3A%2F%2Ftse1.mm.bing.net%2Fth%3Fid%3DOIP.XdwGTN8
https://external-content.duckduckgo.com/iu/?u=https%3A%2F%2Ftse1.mm.bing.net%2Fth%3Fid%3DOIP.XdwGTN8
https://external-content.duckduckgo.com/iu/?u=https%3A%2F%2Ftse1.mm.bing.net%2Fth%3Fid%3DOIP.XdwGTN8


164 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

einer neuen Massenkultur orientierend, ist der Klan der 1860er-Jahre mithin 
bereits eine genuin moderne Erscheinung. 

An jenem oben geschilderten Mittwochabend nun mündet, so zumindest 
die rhetorische Inszenierung, das bisherige Vexierspiel in eine Art Demonstra-
tionszug. »All wondered and many expressed the belief that it was all a hoax, 
and that there was no such thing as a kuklux klan«, heißt es zu Beginn des 
zitierten Artikels. Angeblich sei der geschilderte Aufzug anlässlich des ersten 
Jahrestags der Klan-Gründung vorher auf Flugblättern unbekannter Herkunft 
angekündigt worden. Der Pulaski Citizen zufolge waren immer wieder Kassiber 
mit Befehlen eines Grand Cyclops aufgetaucht, entweder von einer anderen 
mysteriösen Figur, dem Grand Turk, bei der Zeitung deponiert oder auf wun-
dersame Weise plötzlich einfach herein flatternd: 

We are warned not to make an effort to find out the objects of the 
»mystic klan,« and to allow the Grand Cyclops to issue his orders 
without molestation. Well, old Cyclops, just issue as many orders as 
you please, but if we catch your Grand Turk »cyphering« round our 
door late at night, we’ll upset him with a »shooting-stick«. Look out, 
old Turk, we are some Cyclops ourself on our own premises.408 

In einer ganzen Serie von Notizen, irgendwo auf den hinteren Seiten platziert, 
werden die unbekannten Figuren bereits zuvor als plötzlich auftauchende, 
unfassbare Erscheinung anmoderiert, als ob Fakt und Fiktion hier ununter-
scheidbar und Fragen nach Herkunft oder Zielsetzungen letztlich unlösbar 
seien. Der Klan wird als ebenso unbestimmbare wie unverortbare, geisterhafte 
Erscheinung beworben. Offen bleibt, wer überhaupt in seinem Namen spricht: 

Will any one venture to tell us what it means, if it means anything at all? 
What is a »KuKlux Klan,« and who is this »Grand Cyclops« that issues 
his mysterious imperatives and orders? Can any one give us a little 
light on that subject? Here is the order: »TAKE NOTICE. — The Kuklux 
Klan will assemble at their usual place of rendezvous (…) exactly at the 
hour of midnight, in costume and bearing the arms of the Klan. 
By or of the Grand Cyclops.
The G. T.«409

Konsequenz in Afro-Fabulations, 2018: 21; zur konstellativen Reflexion von afro-fabu-
lations vgl. Heidenreich, Whose Portrait?, 2025.

408	 So, unter der Überschrift »KuKlux Klan«, The Pulaski Citizen am 5. April 1867. 
409	 The Pulaski Citizen vom 29. März 1867: 3. 



165III. Jim Crow

Berichterstattung und nomadische Erscheinungsform bedingen einander. Und 
auch der alliterierende Name dieses mystic klan, dieser mysteriösen ›Sipp-
schaft‹, legt alle möglichen Fährten. Der synkretistische Name ist jedenfalls für 
diverse fiktive Genealogien offen und spielt — anders als Eva Brauns im zwei-
ten Kapitel diskutierte, eingehegte »ich als Al Jolson«-Inszenierung — offensiv 
mit verirrter Referenzialität. Richard Wolframs zuvor skizzierten Forschungen 
über die Auftrittsformen altgermanischer Geheimbünde als wissenschaftliche 
Flanke des NS-Ahnenkults werden später den Staatsterrorismus der Nazis, des 
regierungspolitisch auf Dauer gestellten Ausnahmezustands, legitimieren. Der 
klandestin auftretende Klan scheint hingegen aus der politischen Niederlage 
heraus auf lineare Herkunftsnarrative und die herrschende Regierungspolitik 
zu pfeifen. Darin korrespondiert seine Auftrittsform auch mit dem heutigen 
Gebrauch seiner späteren Signature-Masken im Kontext der Corona-Proteste. 
Es ist quasi ein karnevalesker Kalender permanent möglicher Ausnahmezu-
stände, den sich der Klan in variierenden Gründungsgeschichten zuschreibt.

Selbst sein Entstehungsdatum wird später verändert und offenbar um der 
Story willen auf den Weihnachtstag 1865 vorverlegt. Damit ist nun in der Tat 
der Hinweis auf jene maskierten Winterbräuche adoleszenter Männer impli-
ziert, die Wolfram wie gezeigt 70 Jahre später für die Nazis mobilisiert. Die 
geschilderte Aufmachung des sommerlichen Zugs im Süden der USA lässt sich 
denn auch auf die in Schwerttanz und Männerbund beschriebenen, im letzten 
Kapitel skizzierten Rügegerichte und Maskenzüge des 18. und 19. Jahrhunderts 
beziehen. Nicht zuletzt die Schilderung des Grand Cyclops mit seinen Silber
locken, seinem weißen Gewand und seinem Gefolge ist jenen alpinen Niko-
lausfiguren verwandt, die begleitet von lärmenden Teufelsfiguren in Pelzmon-
tur und mit verzerrten, dunklen Masken als Krampusse von Haus zu Haus zie-
hen und quasi zur Familie der Perchten gehören.410 In den Stuben rudimentäre, 
dorfgemeinschaftliche ›Thingspiele‹ aufführend, zelebrieren letztlich auch sie 
eine eigene, ländliche Gerichtsbarkeit. Das zeigt vor allem die auf die 1870er-
Jahre datierte, im Chicago History Museum befindliche Maske von Joseph 
Boyce Stewart. Gerade diese Maske erinnert deutlich an weihnachtliche 
Nikolaus-Spiele, die in Europa lange Zeit verkleideten Männern vorbehalten 
sind. Sie zeugt also auch vom fraternalen Gendering dieser anderen Dirtiness 
politischer Gewalt.

410	 Zum Zusammenhang von Perchten und Nikolausspiel vgl. Kammerhofer-Aggermann, 
Sankt Nikolaus, 2002. 



166 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

411	 Vgl. Davis, Parades and Power, 1988; zur Verschränkung von Blackface und Gender 
Bending in der Geschichte der Philadelphia Mummers Parade vgl. DuComb, The 
Wenches, 2018.

Abb. 36. Ku Klux 
Klan-Maske von 
Joseph Boyce 
Stewart, 1870er, 
Lincoln County, 
Tennessee. 
Chicago History 
Museum 
(ICHI-062420). 

So deutet sich mit Blick auf die Auftrittsform des frühen Klan eine entfernte 
Verwandtschaft mit ritualisierten rural-fraternalen Sittengerichten im alten 
Europa an. Wie immer der an Haberer, Glöckler, Krampusse oder Perchten 
erinnernde Mummenschanz in die Pulaski Citizen, auf die Straßen der süd-
staatlichen Provinzen und in die Häuser der Opfer gekommen sein mag — über 
den deutsch geprägten, um den Jahreswechsel stattfindenden Karneval im 
nordstaatlichenn Philadelphia,411 den südstaatlichen Mardi Gras der Baumwoll-
stadt Memphis oder der Zuckerstadt New Orleans oder auch durch irgend-
welche nicht näher zu bestimmenden anderen Aufzüge: Noch die Rede von 
turmhohen oder beleuchteten Hüten erinnert an Kappen und Kostüme, wie 
man sie unter anderem auch im alpinen Raum kennt. Aus komparativer Per-
spektive ruft die Beschreibung des ersten Klan-Aufzugs jedenfalls Bilder von 



167III. Jim Crow

anderen durch die Straßen tanzenden, von Haus zu Haus ziehenden jungen 
Männern auf. Sie erinnert an weiß gekleidete Glöckler mit beleuchtetem Kopf-
schmuck oder an dunkle Krampusmasken. Die Aufmachungen, von denen die 
Pulaski Citizen berichtet, erscheinen so betrachtet wie eine Art rekontextuali-
sierende Transposition.412 

Beim Zitat dieser Aufzüge aber geht es weniger um ›Selbstindigenisierung‹ 
durch die behauptete immergleiche Wiederkehr einer germanisierten Wilden 
Jagd. Der Klan ist vielmehr eine Erscheinung der Neuen Welt. Zwar wird das 
Motiv im Terror plötzlich zuschlagender Körper aufgegriffen, kommt allerdings 
ohne die Einhegung auf eine Ursprungsgeschichte der Rügegerichte aus. Ent-
sprechend zielt der Klan stattdessen auf ein offenes Spiel mit verirrter Refe-
renzialität. Die Vorstellung von der Wilden Jagd aber kommt dennoch in ver-
änderter Weise ins Spiel: unter anderem in der Behauptung der Vigilantes, sie 
seien aus dem Totenreich zurückgekehrte Konföderierte. Der Klan also scheint 
bereits auf ein Motiv zurückzugreifen, das Nazis wie Euringer und Wolfram 
später auf die mittelalterliche Totentanztradition und ihre angeblichen ger-
manischen Wurzeln rückprojizieren werden. Nur spielt diese Genealogie hier 
keine Rolle. Das Auftreten hat nur mehr die Funktion, Aufmerksamkeit zu 
generieren. So zeugt der Klan von einer Modernität, die ihn für heutige Memes 
in anderer Weise anschlussfähig macht als die NS-Propaganda. Das Nachleben 
europäisch-ruraler Mummenschanze, die möglicherweise einfach über deren 
unterhaltungsmediale Aktualisierung im Minstrel-Genre nach Pulaski geraten, 
nämlich wird in spezifisch situierter, kalkulierter Form vor dem Hintergrund 
der damaligen politischen Bedingungen rekonfiguriert. Offenkundig erobern 
sich die jungen Ex-Konföderierten, die im Zuge des Bürgerkriegs auch eine 
kulturelle Niederlage erfahren, eine neue gesellschaftliche, ihre militaristi-
sche Maskulinität redefinierende Rolle. Es ginge dabei nicht um die rückwärts
gewandte Wiederherstellung der Plantagenhierarchie, so auch Frantz, sondern 
um den zeitgenössischen Kampf um Aufmerksamkeit unter modernen Bedin-
gungen und die Erfindung einer grundlegend veränderten hegemonialen wei-
ßen Südstaatenmännlichkeit: »Ku-Klux drew from popular culture to recon-
struct their destabilized gender identites and reaffirm the racial dominance 
at its core.«413 Und diese karnevalesk-terroristische Männlichkeit zielt darauf, 
jene veränderte rassistische Ordnung herzustellen, der später der Name für 
Minstrel-Blackface Jim Crow verliehen wird.

412	 Zur »continued existence of ancient European folk theatricals well into nineteenth-
century America« und der engen Verbindung von Klan, Minstrelsy und Mumming 
Plays vgl. entsprechend Cockrell, Demons, 1997: xiii-xiv; 33, 46, 56.

413	 Frantz Parsons, Ku-Klux, 2015: 78.



168 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Dabei mobilisiert der frühe Klan durch das Zitat ruraler europäischer 
Mummenschanze hindurch zunächst vor allem zwei Maskenformen, die im 
oben zitierten Artikel noch nicht zur Sprache kommen und auf die Frantz auf-
merksam macht: Cross Dressing und das Schwärzen des Gesichts.414 Blackface 
ist hier zwar auch als Minstrel-Zitat lesbar, zugleich aber wird das geschwärzte 
Gesicht als Zeichen kriegerischer Männlichkeit verstanden. Es verweist also 
auf überkommene Darstellungszusammenhänge, die mit der Heroisierung 
des Todes, irregulären Gerichtsbarkeiten militanter Männergruppen und ent-
sprechenden Strafaktionen wie Teeren und Federn assoziiert sind, und wird in 
Referenz auf den Bürgerkrieg aktualisiert. Die spezifische Mischung aus Show 
und Terror sprengt dabei jedoch die Abgrenzung von Gender Bending und kar-
nevalesker Komik, die später für die SS-Volkskunde kennzeichnend wird. Wie 
sich schon an den vom Klan verbreiteten Hoaxes zeigt, besteht seine Aktualität 
darin, das karnevaleske Spiel mit Uneindeutigkeit für sich zu nutzen anstatt es 
zu bannen. In diesem Sinn tritt der Klan zunächst in der Tat in Drag auf. Und 
genau diese Auftrittsform erscheint offenbar in der Gegenwart, im Zuge des 
rechten Backlashs, erneut attraktiv.

Achille Mbembe liest in seinem Buch On the Postcolony das Karneva-
leske als »banality of power«,415 die das Obszöne und Groteske als den Herr-
schaftsverhältnissen intrinsisches Moment über nichtinstitutionalisierte Auf-
trittsformen mobilisiert. Die Geschichte des Klan am Vorabend von Jim Crow, 
der Implementierung einer modernen rassistischen Rechtsordnung nach dem 
Ende des plantokratischen Versklavungssystems im Süden der USA, aber ver-
deutlicht, dass es die Relation von Terror und Karneval genauer zu situieren 
und die Frage nach dem Wandel spezifischer Herrschaftsformen zu stellen gilt. 
Dass sich der erste Klan bereits in den frühen 1870er-Jahren wieder auflöst 
und seine terroristischen Auftritte in den Hintergrund rücken, ist der regie-
rungspolitischen Konsolidierung rassistischer Verhältnisse geschuldet. In dem 
Moment, in dem die Südstaaten neue Segregationsgesetze und damit eine Art 
Apartheid zur weiteren Überausbeutung der schwarzen Bevölkerung installie-
ren, flaut der nächtliche Terror erst einmal ab.416 Der Klan taucht unter, als 

414	 Zum ausdifferenzierten Bedeutungsspektrum geschwärzter Gesichter vgl. mit Blick 
auf den Klan im Kontext der Reconstruction Frantz Parsons, Reading the Blackened 
Faces, in Facing Drag, 2025. Siehe auch Cockrell zu ›nonracial folk blackface mas-
king‹ in, Demons, 1997: 52; zu ›Black Gothic‹ vgl. Smith-Rosenberg, Violent Empire, 
2010: 413. Das Spiel mit verirrten Referenzen ist zudem Signatur früherer Blackface 
Acts und wird vom Klan übernommen; zu T. D. Rices mit Jim Crow unterzeichneter 
Antwort auf eine Zeitungskritik etwa vgl. Annuß, Blackface, 2014.

415	 Mbembe, On the Postcolony, 2001: 102.
416	 Zur Jim Crow-Ära und den Segregationsgesetzen vgl. Reed, A., The South, 2022; zum 

entsprechend »burdened subject no longer enslaved, but not yet free« siehe Hart-



169III. Jim Crow

der paramilitärische Kampf um eine konstitutive Color Line unter kapitalisti-
schen Verhältnissen gewonnen scheint. In New Orleans, etwa 750 Kilometer 
südlich von Pulaski am Mississippi gelegen und damit Destination des zeitge-
nössischen, von der Dampfschifffahrt bestimmten Tourismus, geht das mit der 
Transformation des Karnevals ins Massenspektakel einher. Der gesichtslose 
Terror des Klan aber lebt hier durch die karnevaleske Maskerade hindurch in 
einer neuen, gouvernementalen Form wiederum gesichtsloser Crowd Control 
durch südstaatliche White Supremacists nach.

Kontrollieren (Comus)

Was heute von Errol Laborde und anderen als »classic American Carnival«417 
bezeichnet wird, gilt als eine der Vorlagen für die frühen Maskeraden des Klan. 
In dem Moment aber, in dem der kurze Sommer der Demokratisierung nach 
dem US-amerikanischen Bürgerkrieg und der Abolition vorbei ist, absorbiert 
wiederum der Karneval die Auftrittsformen der Vigilantes. Der Terror wird 
nun sukzessive durch die sogenannte Jim Crow-Politik ersetzt. Während die 
Terrorbewegung kulturell abgehängter White Supremacists an Zulauf verliert, 
beginnt der Aufstieg neuer Kapitaleliten, die den Karneval politisch nutzen. 

Gerade die Geschichte des New Orleans Mardi Gras — des wohl am meis-
ten kreolisierten und spektakulärsten Karnevals in den USA — verdeutlicht 
die Metamorphose zur urbanen paternalen Crowd Control, die ohne frater-
nalen Terror auskommt. Anders als Pulaski ist die Hafenstadt New Orleans, an 
der Mündung des Mississippi in den Golf von Mexiko, seit der Erfindung der 
Dampfschifffahrt für den Handel zwischen Süd- und Nordstaaten von zen
traler Bedeutung. Dort, wo sich im Zuge des 19. Jahrhunderts der Karneval 
und die Herausbildung neuer Handelseliten verschränken, wird Mardi Gras 
zum Instrument einer auf Massentourismus, City Marketing und Unterhal-
tungskonsum setzenden Regierungsform, die mit der Verdrängung eines flui-
den Kastensystems einhergeht und die Unterscheidung zwischen Versklavten 

man, Scenes of Subjection, 1997: 206. Zum Begriff der petty Apartheid Lalu, Undoing 
Apartheid, 2022. 

417	 »With lineage that traces back to Mobile and farther back to the Mummers in Phil-
adelphia, what evolved in New Orleans is the classic American Carnival, which, like 
many things American, has a touch of European influence.« So Errol Laborde, heu-
tiger Chronist des New Orleanian Mardi Gras in der Nachfolge Perry Youngs (1969), 
Mardi Gras, 2013: 81. Zur um 1700 einsetzenden kolonialen Vorgeschichte von Mardi 
Gras vgl. demgegenüber Gill, Lords of Misrule, 1997: 27-44; Godet, From Anger to Joy, 
2024; Playing with Race, 2016: 258-260; Sublette, The World, 2008.



170 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

und gens de couleur libre, die zum Teil selbst an Überausbeutung und Entrech-
tung partizipieren, durch eine rigide Color Line zu ersetzen versucht. 418 Der 
anonyme Zusammenschluss vor allem nordstaatlicher Newcomer, die von der 
Anbindung des Deep South an den industrialisierten Norden und der Revolu-
tionierung des Transportsystems profitieren, geht bereits vor dem Bürgerkrieg 
angesichts des zeitgenössischen Mobilitätsschubs mit veränderten Markt-
beziehungen einher: zunächst der Spekulation auf den vom Plantagensystem 
ermöglichten Warenhandel.419 

Bereits vor dem 1861 beginnenden Bürgerkrieg spielt die Frage moder-
ner Stadtentwicklung für diejenigen eine Rolle, die die bestehende Ökonomie 
neu bestimmen wollen. Im Zuge der Reconstruction, als die bisherige Form 
der Profitmaximierung mit dem Ende systematischer Versklavung zusammen-
bricht, braucht New Orleans ein anderes Geschäftskonzept. Denn bis dato ist 
die Stadt Nummer Eins des US-amerikanischen Sklavenhandels und seit der 
haitianischen Revolution um 1800 Zentrum des vom Plantagensystem getra-
genen Zuckerhandels im Black Atlantic. New Orleans, wie Cape Town an den 
transatlantischen Handel angebunden, ist damals eine kreolisierte Hafenstadt 
mit einer romanisch geprägten, am katholischen Kalender orientierten Kar-
nevalstradition.420 Der wechselvollen, französisch und spanisch bestimmten 

418	 Vgl. zur politischen Geschichte der Color Line in New Orleans und der Differen-
zierung unterschiedlicher afrikanischer und karibischer Herkünfte im Kastensystem 
vor der Segregation Powell, The Accidental City, 2012; zu den bis Mitte des 19. Jahr-
hunderts — Cape Town vergleichbar — drei Klassifikationen vgl. Brook, The Accident 
of Color, 2019. Siehe auch Vidal, Louisiana, 2014; Caribbean New Orleans, 2019. Zur 
exemplarischen Rolle von New Orleans als Hafenstadt für die Herausbildung diaspo-
rischer Communities und der spezifischen Funktion des Karnevals vgl. Abrahams, 
Conflict Displays, 2017. Mit Blick auf die demografische Entwicklung und Mardi Gras 
siehe zudem Gotham, Authentic New Orleans, 2007: 22-44; zur Geschlechterge-
schichte, der Segregation von Eheschließungen (1894) und des öffentlichen Lebens 
(1896) sowie der Prostitution, vgl. Vaz, Baby Dolls, 2013: 18-19; Roach, Cities, 1996: 
224-233. »The few remaining pockets of interracial association disappeared from 
New Orleans in the 1880s.« So wiederum Gill, Lords of Misrule, 1997: 143. Zur histori-
schen Geografie von New Orleans vgl. Campanella, Bienville’s Dilemma, 2008; City-
scapes of New Orleans, 2017.

419	 Zur zeitgenössischen Revolutionierung des Handels, der Industrialisierung und der 
Mobilität vgl. aus überregionaler Perspektive Smith-Rosenberg, The violent Empire, 
2010.

420	 Zur Familienähnlichkeit der kreolisierten Hafenstädte Cape Town und New Orleans 
vgl. Fredrickson, White Supremacy, 1981: 258; Saunders, Cape Town and New Orleans, 
2000. Bickford-Smith verweist mit Blick auf die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts 
in beiden Städten auf social ›integration‹ als lower-class phenomenon (Ethnic Pride, 
1995: 37).



171III. Jim Crow

Kolonialgeschichte Louisianas entsprechend, ist der lokale Mardi Gras von 
Straßenkarneval und Ballkultur bestimmt. Schon vor der Abolition aber deuten 
sich neue von inneramerikanischen Migrationsbewegungen begleitete Verge-
sellschaftungsformen an, die auch den Karneval rekonfigurieren. 

Etablierten Chroniken zufolge beginnt Mardi Gras in New Orleans um 
die Jahreswende zwischen 1856 und 1857 mit der Gründung einer neuen Kar-
nevalsorganisation, der Mistick Krewe of Comus — in dem Jahr, in dem Dred 
Scott erfolglos versucht, seine Befreiung von der Sklaverei vor dem Supreme 
Court einzuklagen, und achtzig Jahre nach der US-amerikanischen Unabhän-
gigkeit.421 Zur Karnevalszeit organisiert Comus eine Art rollendes Umzugsthea-
ter — zunächst aus ganzen zwei Wagen bestehend — und veranstaltet für gela-
dene Gäste einen spektakulären Ball mit lebenden Bildern.422 Die maskierte 
Secret Society besteht aus zugezogenen, anglofonen neureichen Männern, die 
unter anderem vom Zuckerhandel profitieren. Mit ihnen institutionalisiert sich 
nach dem Bürgerkrieg eine bis dato ungekannte Umzugskultur und mutiert 
dem lokalen Stadtmarketing zufolge allmählich zur greatest free show on earth. 
Diese By-invitation-only-Bälle wiederum dienen dazu, die neuen Eliten zu ver-
netzen. Bälle mit lebenden Bildern und der gesponserte elevated carnival für 
die Massen, vor allem für die entstehenden Touristikströme, gehören zusam-
men. Darüber konkurrieren die Newcomer mit den Maskenbällen des alteinge-
sessenen frankofonen Geldadels.

Eine Zeichnung der Comus Parade von 1867, die in einer Illustrierten ver-
öffentlicht wird, betont die Trennung zwischen Karnevalszug und Publikum. 
Denn die neue Form setzt den Akzent nicht auf bewegte Körper, sondern aufs 
Visuelle. Dem ungeordneten karnevalesken Treiben auf der Straße wird eine 
vom Spektakel ausgehende Form entgegensetzt. Dabei geraten die Masken zum 
Zeichen gesichtsloser Macht. Hierzu zitiert Comus ein allegorisch-höfisches 
Maskenspiel des Londoner Dichters John Milton mit dem Titel A Maske pre-
sented at Ludlow Castle, 1634: on Michaelmasse night, before the Right Honor
able, John Earle of Bridgewater, Viscount Brackly, Lord President of Wales, and 
one of His Majesties most honorable privie counsell. Offenbar dient das Zitat 
der bildungsbürgerlich-anglofonen, protestantisch geprägten Distinktion, der 

421	 Zur in den 1830er-Jahren in Mobile, etwa 150 Meilen östlich von New Orleans, 
gegründeten Cowbellion de Rakin Society, einer karnevalesk-geheimkultischen Fra-
ternity mit Verbindungen zum deutschen Karneval von Pennsylvania, aus der Comus 
hervorgeht, vgl. Cockrell, Demons, 1997: 36-37; zu Comus und dessen Verhältnis zu 
New Orleans Vigilantes und dem Klan siehe auch Gill, Lords of Misrule, 1997: 48, 
77-108.

422	 Zur Geschichte fahrender Tribünen in Europa vgl. Heer, Vom Mummenschanz, 1986: 
69.



172 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Demonstration auch kulturellen Kapitals.423 Es unterstreicht letztlich die Aspi-
ration, eine Art alternative High Society zu formen und sich vom kreolisier-
ten romanischen Karneval sowohl auf der Straße als auch bei den tradierten 
Tanzveranstaltungen durch eine andere Ästhetik abzugrenzen. Später wird 
sich diese im Zuge des medialen Wandels als besonders anschlussfähig an die 
zukünftige Massendistribution der Bilder erweisen. Doch zugleich dient die 
Referenz aufs höfische Spektakel der Etablierung einer neuen, ›postkolonialen‹, 
genuin amerikanischen, vermeintlich dekreolisierten Karnevalsform.

Abb. 37. Mistick Krewe of Comus, Mardi Gras Parade, New Orleans, 1867. Frank Lesley‘s 
Illustrated Newspaper, April 6, 1867: 41. Library of Congress, Washington, D.C. (99614058).

Über die geschlechterspezifische Darstellungspolitik dieser Maskenspekta-
kel wird der zeitgenössische Herrschaftsanspruch verhandelt. Auch Comus 
verleiht seiner Machtdemonstration eine ambivalente maskulinistische Form. 
Die Figur, die der neuen Geheimorganisation ihren Namen verleiht, zeichnet 
bereits Milton als janusköpfig. Ihre harmlose Schäfermaske erweist sich als trü-
gerische Kehrseite sexualisierter Gewalt. In Miltons puritanisch gewendetem 
allegorischem Keuschheitsspiel, seinerseits Genrezitat höfischer Formen des 
Performativen, versucht der Zauberer Comus als verkleideter Verführer die Lady 
genannte Gegenfigur, Vertreterin des Geistes und der Tugend, in sein Schloss 

423	 Zum Milton-Zitat als Versuch, »to accumulate cultural capital to complement their 
material success«, siehe Roach, Cities, 1996: 258. 



173III. Jim Crow

zu entführen, um ihr dort die Unschuld zu rauben. Bereits im ersten Auftritt 
wird Comus in Miltons Stück von einer Entourage an wilden, tiergesichtigen, 
lärmterroristischen Monstern begleitet, die zunächst einmal an barocke Höl-
lenfiguren und deren kolonialrassistische Transfigurationen im Kontext der 
britischen Expansion erinnern: 

Comus enters, with a charming-rod in one hand, his glass in the other; 
with him a rout of monsters, headed like sundry sorts of wilde beasts, 
but otherwise like men and women, their apparel glistring; they come in 
making a riotous and unruly noise, with torches in their hands.424

So beschreibt Milton im frühen 17. Jahrhundert den ersten Auftritt von Comus 
und seinem ›bestialischen‹ Gefolge. Schon im Stück ist die weibliche Tugend-
figur vor allem Anlass für die Darstellung spektakulärer ›Unruliness‹. Den 
Krewe-Mitgliedern Cross Dressing und Blackface ermöglichend, bringt sie im 
Kontext von Mardi Gras das Bild weißer, schützenswerter Weiblichkeit und 
ihrer dunklen Bedrohung ins Spiel.425 In den gesellschaftlichen Kontext des 
Versklavungs- und Plantagensystems transponiert, kommt ihm eine besondere 
politische Rolle zu. Zugleich gerät Miltons Comus, Kippfigur zwischen souve-
räner Verstellung und entfesselter Gewalt, im Mardi-Gras-Rahmen zum König 
der Krewe. Im Zusammenhang der zeitgenössischen politischen Verhältnisse 
wird die zitierte Vergewaltigungsfantasie als Transgressionsdrohung projizier-
bar auf jene, die mit dem Dunklen, Bestialischen assoziiert werden. Und genau 
in diesem Verkehren und Verquicken der Referenzen auf politische Gewalt, 
in einer anderen Form des Vexierens als jener des Klan also, korrespondiert 
Comus seinerseits auf spezifische Weise mit dem heutigen rechten Karneval.

Nun lässt Milton Tugend und Ordnung siegen. Und auch die Comus Krewe 
huldigt gewissermaßen einer puritanischen Vorstellung vom Karneval, die von 
Anfang an vom Aschermittwoch bestimmt ist. Mit Umberto Eco gelesen, geht 
es im Milton-Zitat um eine Vorstellung vom Transgressiven, die auf die Ver-
stärkung von Gewalt zielt.426 Anders als beim Klan, der seinen Anfang durch 
widersprüchliche Angaben karnevalisiert und damit sein Ende unbestimm-
bar erscheinen lässt, wird der Exzess hier als vorübergehende, klar begrenzte 

424	 Milton, Comus, 1921: 10;
https://archive.org/stream/comuswithintrodn00miltuoft?ref=ol#page/10/mode/
2up (11. September 2024). 

425	 Zur Verwendung von Blackface durch Comus und später auch durch Rex vgl. Smith, 
F., Things, 2013: 25-26; überarbeiteter Wiederabdruck in Adams/Sakakeeny, Remak
ing New Orleans, 2019.

426	 Vgl. Eco, Frames, 1984.

https://archive.org/stream/comuswithintrodn00miltuoft?ref=ol#page/10/mode/-2up
https://archive.org/stream/comuswithintrodn00miltuoft?ref=ol#page/10/mode/-2up


174 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Erscheinung evoziert; aber zugleich erinnert die im karnevalesken Milton-Zitat 
aufgerufene Drohung an ein Struktur gewordenes und zur Not doch immer 
wieder militant aktualisierbares Gewaltpotenzial der neuen Eliten. 

Zwar erscheinen die von Männern dargestellten zoomorphen, oft weißen 
weiblichen oder schwarzen männlichen Figuren nur temporär ›in Drag‹. Als 
ganzjährige Kehrseite erweist sich jedoch ein gleichzeitig mit der Krewe 
gegründeter Gentlemen Club, der bis heute weder Juden noch Schwarze oder 
Frauen aufnimmt.427 Den Interessen dieser Elitenvertretung entsprechend ent-
wickelt sich der Karneval derer, die heute Old Liner Krewes genannt werden, 
zunehmend zum Mittel des City Marketings. Nach der militärischen Nieder-
lage der Südstaaten transformiert sich das Zitat höfischer Auftrittsformen zur 
überregionalen spektakulären Massenattraktion, nun im Zeichen des moder-
nen Handelskapitalismus und neuer Unterhaltungsformen. So gerät dieser 
Karneval zum Instrument moderner gesellschaftlicher Kontrolle.

In Lords of Misrule. Mardi Gras and the Politics of Race in New Orleans 
zeichnet James Gill die Verflechtung von Mardi Gras, rassistischer Gewalt und 
Vigilante-Organisationen der Ex-Konföderierten wie der paramilitärischen, 
unmaskierten White League nach, der offenbar auch die — vom nordstaat-
lichen Karneval bestimmte — Comus Krewe angehört.428 Indem man mit der 
›neuen Formel‹ des elevated carnival das Bürgertum auf die Straße gelockt 
habe, sei der alte, rowdyhafte Hooliganismus mit seinen Mehl- und wohl auch 
Urinbombenschlachten kontrollierbarer geworden.429 Der neue Straßengla-
mour sei einhergegangen mit der ebenso nachträglichen wie nachhaltigen 
Mythisierung südstaatlicher Identität: »The krewes have played a big part in 
perpetuating the myth that the South sustained a great civilization until it was 
destroyed by Yankee vandals.«430 

Von Proteus über Momus werden um die 1870er-Jahre, ungefähr zeitgleich 
mit dem Ende des ersten Klan, alle möglichen Eliten-Krewes nach dem Modell 
von Comus gegründet, die mit rollenden Tableaux vivants und lebenden Sta-

427	 Vgl. Gill, Lords of Misrule, 1997: 7. 
428	 Vgl. zur White League Gill, Lords of Misrule, 1997: 106-122; zum Coup von 1874 und 

der Beteiligung von Comus-Mitgliedern auch Roach, Cities, 1996: 261; zum Battle of 
Liberty Place, dem 1874-Coup der White League gegen die Reconstruction, vgl. Got-
ham, Authentic New Orleans, 2007: 39. 

429	 Vgl. Gill, Lords of Misrule, 1997: 36; Young, The Mistick Krewe, 1969: 49-50. Zu ent-
sprechenden mittelalterlich-europäischen Karnevalsschlachten und deren Fortle-
ben vgl. Mauldins Einleitung zu ¡Carnival!, 2004: 17. Im alpinen und Tiroler Raum gibt 
es komplementäre Auftrittsformen mit Kohlenstaubprügeln und Rußschmierern.

430	 Gill, Lords of Misrule, 1997: 280.



175III. Jim Crow

tuen ihrerseits zur Reglementierung des Straßenkarnevals beitragen.431 Dessen 
zeitgenössischer Transformation gibt schließlich Rex ein ziviles Gesicht als ver-
meintlich universalisierter, weißer, männlicher Mardi Gras King.432 1872 dezi-
diert erfunden, um den Tourismus anzukurbeln, wird Rex zum Repräsentan-
ten des modernisierten, sogenannten amerikanischen Karnevals. Sein Gesicht 
ist unverhüllt, während das von Comus hinter einer starren weißen, durchlö-
cherten Maske verborgen bleibt. Bis heute hält die Comus Krewe geheim, wer 
alljährlich in ihrem Namen während des inzwischen traditionellen Meeting of 
the Courts am Fat Tuesday, am Faschingsdienstag, mit King Rex im Fernse-
hen und in immergleichen Fotografien der beiden Königspaare gezeigt wird. 
Comus und Rex setzen hier ihre Allianz als Ersatz Royalty in bestickten Königs-
mänteln mit langen, pelzbesetzten Schleppen in Szene.433 Sich im Kontext der 
US-amerikanischen Südstaatenverhältnisse verortend, figuriert die Paarung 
von weißer Maske und weißem Gesicht die Relation von Gewalt und Reichtum. 

Von der engen Beziehung dieses Karnevals zum Südstaatenmythos und 
seinen höfischen Auftrittsformen zeugen bereits historische Quellen. Eine 
Aufnahme von 1941 etwa, aus der Vogelperspektive aufgenommen von John N. 
Teunisson, zeigt, wie die beiden Königspaare mit ihren spektakulären Schlep-
pen samt Entourage aufeinanderzugehen — umringt von ihrem exklusiven Publi
kum. Im Unterschied zu aktuellen, vom Comus-Umfeld streng kontrollierten 
Close-ups ist darauf allerdings die durchlöcherte weiße Maske kaum zu erken-
nen.434 Über die höfische Auftrittsform von Comus wiederum heißt es schon 
am 25. Februar 1903 in der Times Democrat, auf den Bürgerkrieg anspielend:

431	 Zur statuarischen Ästhetik des elevated carnival vgl. Young, The Mistick Krewe, 1969: 
75.

432	 Zum ersten King Rex, Lewis Salomon, einem aus einer jüdischen Familie kommen-
den, zum Katholizismus konvertierten Banker, vgl. Laborde, Mardi Gras, 2013: 33-34.

433	 Zum Meeting of the Courts, das inzwischen in voller Länge im lokalen Fernsehen 
übertragen wird, vgl. Gill, Lords of Misrule, 1997: 11, 13, zur Geschichte: 137. Siehe 
zuletzt https://www.youtube.com/watch?v=46RclbkevBU (24. September 2024).
Dabei ruft die weiße Comus-Maske entfernt auch die heutigen Signature Hoods des 
Ku Klux Klan ins Gedächtnis; hinsichtlich des Maskenrepertoires siehe entsprechend 
die Einleitung von Adams und Sakakeeny zu Remaking New Orleans, 2019: 16. Vgl. 
zum zweiten, 1915 gegründeten Klan und seiner visuellen Medienpolitik Harcourt, 
Ku Klux Kulture, 2019.

434	 Ein Foto des Meeting of the Courts 2022 von David Erath, das die befremdliche 
Maskierung von Comus zeigt, findet sich etwa in Nell Nolans Artikel Photos: Rex 
and Comus Balls and Meeting of the Courts 2022 (https://www.nola.com/multi-
media/photos/photos-rex-and-comus-balls-and-meeting-of-the-courts-2022/
collection_248d8fee-9b5f-11ec-8c0f-1771c2d8ad3d.html#16; 24. September 2024). 
Aktuelle Aufnahmen für dieses Buch zu bekommen, war nicht möglich. Die frühere 

https://www.youtube.com/watch?v=46RclbkevBU
https://www.nola.com/multimedia/photos/photos-rex-and-comus-balls-and-meeting-of-the-courts-2022/collection_­248d8fee-9b5f-11ec-8c0f-1771c2d8ad3d.html#16
https://www.nola.com/multimedia/photos/photos-rex-and-comus-balls-and-meeting-of-the-courts-2022/collection_­248d8fee-9b5f-11ec-8c0f-1771c2d8ad3d.html#16
https://www.nola.com/multimedia/photos/photos-rex-and-comus-balls-and-meeting-of-the-courts-2022/collection_­248d8fee-9b5f-11ec-8c0f-1771c2d8ad3d.html#16


176 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Comus had gone by, with his train of mystic pageantry stretching far 
behind in glowing colors of many hues, and lit with the gleam of a 
thousand torches. (…) and from the throne room beyond the mystic 
curtain whisperings of the court drifted out to the waiting multitude.
The ball, with its memories of many other Carnival balls, and with its 
associations of bravery and skill and of men who have gone forth to die 
for their country, was decked in the colors of the Carnival.435

Die damals in New Orleans vergleichsweise neue Form des Mardi Gras ist hier 
durch die Engführung von Ballkultur und Militarismus im Sinne des Südstaa-
tenmythos politisch aufgeladen. Schon 1873 steht die Comus-Parade im Zei-
chen nicht nur öffentlich ausgestellten Glamours, sondern suprematistischer 
Satire. Ihr Mittel ist die rassistische Stereotypisierung, wie Charles Britons auf-
wändige, hintergrundlose Wasserzeichnungen einzelner Figuren und Wagen 

Standardfotografin etwa wollte erst überprüfen, ob mein Text den Interessen ihrer 
»clients« entspräche.

435	 Times Democrat vom 25. Februar 1903: 7. Die Zeitung fusioniert etwa zehn Jahre spä-
ter mit der bis heute existierenden Daily Picayune, die während der Katrina-Kata-
strophe 2005 die Berichterstattung aufrechterhält.

Abb. 38. »Meeting of the Courts«, Comus, Rex, Mardi Gras 1941, New Orleans. Foto: John 
N. Teunisson. The Historical New Orleans Collection (THNOC 1985.233.1).



177III. Jim Crow

zeigen, die sich in der Carnival Collection der Tulane University finden.436 Wäh-
rend der lumpenatlantisch-kreolisierte Straßenkarneval kaum Spuren hinter-
lässt, sind die Archive von New Orleans voll von exklusiven Artefakten, von 
Zeichnungen, Einladungskarten, Geschenken, Dekorationen und Kostümen 
der elitären Krewes. Dort stößt man auch auf die Überbleibsel des Comus-
Aufzugs von 1873: The Missing Link to Darwin’s Origin of Species, so dessen 
Motto, transponiert Miltons »oughly-headed monsters«437 in Tiergestalten mit 
übergroßen Köpfen, die die neuen Regierenden — den Präsidenten, den Gou-
verneur, den Polizeipräsidenten etc. — darstellen sollen. Mit der zoomorphen 
Inszenierung politischer Repräsentanten wird die vermeintliche Afrikanisie-
rung des Regierens illustriert. Hierzu greift Comus auch auf die zeitgenössi-
sche Minstrel-Maske zurück. Das zeigt sich an Britons Zeichnung eines Banjo 
spielenden Gorillas mit schief aufgesetztem Hut und Pfauenfeder, der einen 
amtierenden Lieutenant Governor darstellen soll. Als kontrastierende Nebenfi-
guren erscheinen helle feminisierte Schmetterlinge und dergleichen — oft mit 
einem Stachel gezeichnet — wie etwa die Demoiselle Fly. Verkleidet treten die 
Krewe-Mitglieder vermutlich in Blackface und als weibliche weiße Figuren auf. 
Die ›anderen‹ darstellend, wird der Gebrauch dieser Masken zum Herrschafts-
gestus. Für schwarze Fackelträger und auch für die weiblichen Familienange-
hörigen der Krewe-Mitglieder ist das Maskieren — vor allem des Gesichts — 
nicht vorgesehen; das Spiel mit Referenzen wird mithin als herrschaftliches 
reklamiert.438 Die Masken dienen dazu, die neu zu implementierende Color Line 
im Rekurs auf die zeitgenössische Biologie zu legitimieren, und rufen letztlich 

436	 Vgl. Leathem, Gender and Mardi Gras, 1994: 59.
437	 So die Lady in Milton, Comus, 1921: 28.
438	 Zum klassenspezifischen Maskentabu für weiße Frauen im 19. Jahrhundert vgl. Leathem, 

Gender and Mardi Gras, 1994: 52; siehe zudem Young zum nächtlichen Maskenverbot 
nach dem Bürgerkrieg und den vorausgehenden, auf die Ballkultur zielenden Regularien 
vom 18. und frühen 19. Jahrhundert bis in die 1830er-Jahre (The Mistick Krewe, 1969: 87, 
17-26). Vgl. im Blick auf die rassistische Geschichte solcher Verbote, die bereits um 1730 
unter spanischer Herrschaft mit dem damaligen Code Noir einsetzen, Lief/McCusker, 
Jockomo, 2019: 81-82. Siehe den lokalen Code Noir unter https://www.blackpast.org/
african-american-history/louisianas-code-noir-1724/ (11. September 2024). Zum 1724 in 
Louisiana eingeführten und bis zum Kauf durch die USA 1803 geltenden Code Noir, der 
den Status von Blacks und Free Blacks, das Heiratsverbot zwischen den verschiedenen 
Bevölkerungsgruppen, das Versammlungsverbot für Versklavte, die Durchsetzung des 
katholischen Glaubens und schließlich auch den Bann von Jüd:innen regelt, vgl. Palmer, 
Through the Codes Darkly, 2012. Siehe auch Midlo Hall, Africans in Louisiana, 1992. Line-
baugh und Redeker weisen darauf hin, dass der Code Noir auf den Piratenschiffen nicht 
gilt — die transatlantische, kulturelle Praktiken aus aller Welt mischende Hydrarchie, wie 
sie sie nennen, mithin demokratischer funktioniert als die herrschenden Verhältnisse an 
Land; so wird die mobile Unterklasse auch zur Gefahr für den Handel mit Versklavten 

https://blackpast.org/african-american-history/louisianas-code-noir-1724/
https://blackpast.org/african-american-history/louisianas-code-noir-1724/


178 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

dazu auf, die Regierung nach der Abolition wieder zu stürzen.439 Dieser Karne-
val hat also eine dezidiert politische Funktion.

Mehr als hundert Jahre später, zu Beginn der 1990er-Jahre, werden die berüch-
tigten Darstellungen noch einmal aufgegriffen. Nun zeugen sie vom Bedürfnis, 
die apartheidähnlichen Jim Crow-Verhältnisse im Karneval nachleben zu las-
sen. Bevor Comus, Momus und Proteus ihre Paraden aus Protest gegen eine 
neue Verwaltungsvorschrift zur überfälligen Desegregation aller öffentlich auf-
tretenden, von der Stadt infrastrukturell unterstützten Karnevalsorganisatio-
nen einstellen und sich auf geschlossene By-invitation-only-Bälle konzentrie-
ren, werden die Figuren von 1873 bei einer letzten Parade noch einmal zitiert.440 

(Hydra, 2000: 162-167). Vgl. zu pirate cultures und deren Relation zu queer lives zudem 
Halberstam, Queer Art of Failure, 2011: 18-23.

439	 Vgl. zum Darwin-Zitat Roach, Cities, 1996: 261-269; Gill, Lords of Misrule, 1997: 101-
105.

440	 Zur Nachhaltigkeit der patriarchalen Ballkultur siehe auch Rebecca Snedekers Doku-
mentarfilm By Invitation Only, 2006.

Abb. 39. Gorilla or The Missing Link, 
Wasserzeichnung für die Mistick Krewe 
of Comus Parade 1873, New Orleans, 
Charles Briton. Tulane University, Carni-
val Collection.

Abb. 40. Demoiselle Fly, Wasserzeichnung 
für die Mistick Krewe of Comus Parade 1873, 
New Orleans, Charles Briton. Tulane Univer-
sity, Carnival Collection.



179III. Jim Crow

Das Recht, selbst unsichtbar zu bleiben, ist hier erneut an die grotesk-invektive 
Hypervisibilisierung der vermeintlich anderen gekoppelt. 

Seitdem bestehen die karnevalesken Geheimorganisationen ohne öffentli-
che Spektakel fort. Sie beschränken sich auf eine parallelgesellschaftliche Ball-
kultur. Rassistische Provokationen wie die Parades der frühen 1990er-Jahre 
mit Gorilladarstellungen und dergleichen sind momentan aus der Öffentlich-
keit verschwunden. Demgegenüber pflegen Krewes wie Comus über ihre Ball-
kultur quasi-oligarchische Geschäftsbeziehungen, die die rassistisch gepräg-
ten lokalen Klassenverhältnisse zementieren und so gesellschaftliche Trans-
formationen weiterhin blockieren. Im Unterschied zum Terror der Nach-
kriegszeit ist diese Ballkultur patriarchal bestimmt. So ist nicht nur die weiße 
Gesichtsmaske eine Männerangelegenheit. Vielmehr werden die Töchter der 
nach außen anonymen Geschäftsleute auf diesen exklusiven Bällen als Debü-
tantinnen der High Society präsentiert: »especially the daughters of the krewe 
members become living effigies, the overdressed icons of social continuity,«441 
so Joseph Roachs Befund. Auch Karen Trahan Leathem betont die Rolle der 
im Gesicht unmaskiert bleibenden Frauen in ihrer Studie über Geschlecht und 
Mardi Gras: »As men disguised their identities, unmasked women representing 
their families defined elite boundaries.«442 Das komplizitäre Auftreten der jun-
gen Frauen ist heute nicht zu denken ohne die Erinnerung an den polizeilichen 
Terror gegenüber als schwarz rassifizierten und so als Bedrohung markierten 
Männern, deren Masseninhaftierung und Überausbeutung im US-Gefängnis-
system inzwischen unter dem Namen New Jim Crow firmiert.443 

Gerade am ersatzfeudalen Heiratsmarkt der skizzierten Ballkultur zeigt 
sich, dass die bis heute anonymen Krewes nicht fraternal, sondern als patri-
lineare Eliteorganisationen operieren. Längst etabliert, haben sie es dabei 
gar nicht mehr nötig, Reichtum und Ressentiment auf der Straße auszustel-
len. Entsprechend wird die ihre Organisation bestimmende Gesichtslosig-
keit der Macht gerade im Rückzug aus dem öffentlichen Raum offenbar. Die 
Krewes sind zu unsichtbaren ›Kriegsmaschinen‹, also zu de- wie reterritoriali-
sierenden bewegten Antriebssystemen lokalen Regierens geworden: »Banden, 
ob nun Räuberbanden oder ›High Society‹« seien »generell Metamorphosen 

441	 Roach, Cities, 1996: 267. Siehe demgegenüber Laborde: »the debutante tradition, 
which at its primal level is as innocent as a proud father honoring his daughter. (…) 
such traditions involve old-family lineages and customes and are quite healthy for a 
community« (Mardi Gras, 2013: 61). 

442	 Leathem, Gender and Mardi Gras, 1994: 107. Zur affirmativen Funktion von Drag im 
Kontext dieses Mardi Gras vgl. Ryan, Women in Public, 1990: 29.

443	 Vgl. Alexander, New Jim Crow, 2012. Zum Fortleben von ›killability‹ vgl. auch Sharpe, 
In the Wake, 2016. 



180 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

einer Kriegsmaschine, die sich formal von allen Formen des Staatsapparates 
oder ihm entsprechenden Institutionen, durch die zentralisierte Gesellschaf-
ten strukturiert werden, unterscheidet,« 444 so Deleuze und Guattari in Tau-
send Plateaus. Hier zeigt sich die historisch belegbare Verwandtschaft einer 
paternal organisierten, die lokalen Belange gesichtslos kontrollierenden High 
Society und ihrer Netzwerke mit fraternalen Terrormeuten wie dem Klan.

In welchem Verhältnis also stehen Krewe und Klan? Zehn Jahre nach der 
Gründung von Comus wird der karnevalisierte Name der Mistick Krewe vom 
»mystic klan« aufgegriffen. Die Pulaski Citizen scheint Comus ohne Anfüh-
rungszeichen zu zitieren. Bei aller Differenz zwischen den sogenannten Old 
Liner Krewes und dem frühen Klan wird für die unsichtbare High Society wie 
für die Vigilante-Meute das Karnevaleske zum Herrschaftsinstrument; im Fall 
der Old Liner Krewes seit den 1870er-Jahren allerdings bereits aus einer Posi-
tion lokaler Hegemonie, zu deren Durchsetzung freilich zuvor der Terror der 
Vigilantes beiträgt.

Entsprechend geht auch die bis dato ungeregelte, alle möglichen Masken 
amalgamierende Auftrittsform des Klan in den 1870er-Jahren zunächst in jener 
des ›classical carnival‹ auf. Frantz verweist auf ein Lynching Float im Memphis 
Mardi Gras von 1872 — auf einen Umzugswagen, auf dem Anhänger des Klan 
ihre Übergriffe reinszenieren und schwarz geschminkt offenbar auch in der 
Rolle ihrer Opfer auftreten. In Midnight Rangers zeigt sie, wie der karnevaleske 
Terror im Zuge der scheiternden Reconstruction, aus einer allmählichen Posi-
tion der Stärke, in den Modus des Als-ob überführt und mit der neuen High 
Society kurzgeschlossen wird: 

Once southern elites could gather huge crowds to witness large, 
splashy Mardi Gras celebrations teaming with representations of race, 
gender, violence, and antinorthern sentiment and could describe them 
in detail and without fear of reprisal in their increasingly viable news-
papers, the actual Klan was of much less use to them. The Klan would 
dissolve easily back into the cultural realm, where it would have and 
continues to have an uncanny and undeniable resonance.445 

So erinnert der südstaatliche Mardi Gras an jenen potenziellen Terror, der 
mit der Veränderung der rassistischen Verhältnisse aktualisiert werden kann 
und — wie sich am Sturm aufs Capitol oder den im Supermarkt verwendeten 
Klanmasken zeigt — in der Tat bis heute immer wieder in neue Formen eines 

444	 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 1992: 491-492. 
445	 Frantz Parsons, Midnight Rangers, 2005: 836.



181III. Jim Crow

rechten Karnevals ohne Kalender übersetzt wird. Vor dem Hintergrund des 
Trumpismus, der die groteske Erscheinung eines Politikers als Karnevalskönig 
im Dienst illiberaler identitärer Differenzpolitiken und der weiteren Umvertei-
lung von unten nach oben erprobt und dessen Popularität aus einer Reality TV 
Show hervorgegangen ist, liefert die Gegenüberstellung von Klan und Krewe 
den Ausblick auf die Frage nach Verzahnungen von Straßenterror und mafio-
tischen »Mikro-Faschismen«446 — nach der Transponierbarkeit karnevalesken 
Terrors in strukturelle, in Regierungsgewalt. 

Komplizieren (Tramps)

Um 1900, ermöglicht vom medialen Wandel, entstehen in New Orleans all-
mählich die ersten Bilddokumente eines neuen Karnevals der Straße, die sich 
sowohl als Zeugnisse der Revolte gegen die moderne Crowd Control des ele-
vated Uptown Mardi Gras als auch einer karnevalesk inszenierten Komplizen-
schaft mit den herrschenden Verhältnissen lesen lassen. Zu jener Zeit, in der 
die Bilder zu proliferieren beginnen, erinnern gerade diese frühen Mardi Gras-
Fotografien an die Ambivalenz des Karnevalesken und entsprechende Begleit-
erscheinungen hegemonialer Machtdemonstration. Ich möchte eine Aufnahme 
herausgreifen, die eine durch New Orleans ziehende, rowdyhafte Karnevals-
meute zeigt. Wie in einem Protestzug nimmt sie darauf die ganze Straße ein. 
Sie scheint eine Art claiming the streets im Gestus der Revolte vor Augen zu 
stellen und lässt sich doch vermutlich als Nachhut der mobilen Herrschafts-
architektur des Elitenkarnevals bestimmen. So stellt das Bild die Frage nach 
Komplizität.

Am Mardi Gras Day 1907, am 12. Februar, grinst die Tramps Band Local 
23 in zerrissenen Anzügen, mit schief aufgesetzten, zum Teil viel zu kleinen 
Hüten und mit unterschiedlich geschminkten oder maskierten Gesichtern in 
die Kamera. Sich durch die Straßen von New Orleans bewegend, bespielt sie 
damals vermutlich die Umstehenden, die am Rand des Fotos zu sehen sind, 
mit Katzenmusik. Die oben abgebildete, lumpenproletarisch erscheinende und 
zugleich ordentlich gereiht in Erscheinung tretende Posse verdeutlicht, wie 
sehr unterschiedliche Formen von highly gendered Blackface um 1900 zu Mardi 
Gras gehören. Die Straßenszene zeigt alle möglichen Variationen minstrelarti-
ger und verwandter Gesichtsmaskerade: von angeklebten Bärten über umran-
dete Augen und angemalte Gesichter bis hin zu Schleiern und Rußschmierern. 
Im Kontext der US-amerikanischen Segregation wird Blackface als komische 

446	 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 1992: 521. 



182 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Maske der Prekarisierten vorgeführt und mit der von Mbembe so genann-
ten modernen conditio nigra447 der zu Unpersonen Gemachten verknüpft. Auf 
einem Pappschild, das davor warnt, den Affen zu provozieren, wird Blackface 
wiederum mit dem Zoomorphen in Verbindung gebracht und der zeitgenös-
sische Darstellungsrassismus aufgerufen. Die schief aufgesetzten Hüte, die 
abgerissenen Anzüge und die zu Instrumenten zweckentfremdeten Metallei-
mer dieser vier Jahre zuvor gegründeten Band, so heißt es jedenfalls auf einem 
mitgebrachten Schild, deuten ebenfalls auf Minstrel Shows hin. Jim Crow ist 
hier gewissermaßen als Personifikation der inzwischen unter seinem Namen 
firmierenden Verhältnisse zitiert und als maskulinistische Meutenfigur ausge-

447	 »Die Transnationalisierung der conditio nigra ist daher ein konstitutives Moment 
der Moderne, und ihr Inkubationsort ist der atlantische Raum.« (Mbembe, Kritik der 
schwarzen Vernunft, 2014: 37) Mbembe zufolge ist die Erfindung von le nègre (46), 
der Personifikation der conditio nigra, nicht Voraussetzung, sondern Antwort auf die 
Kommerzialisierung des Dreieckshandels; die Figur werde erst im 19. Jahrhundert 
biologisiert und erfahre im Zuge des gegenwärtigen genomorientierten Denkens ihr 
Comeback (48). Zur Kritik dieses Denkens und an entsprechenden Indigenitätsvor-
stellungen siehe auch Erasmus, Race Otherwise, 2017; Who Was Here First?, 2020. 

Abb. 41. Tramps, Mardi Gras, New Orleans, 1907. The Historical New Orleans Collection 
(THNOC 1981.261.58, 12.2.1907).



183III. Jim Crow

wiesen.448 In ambivalenter Weise wird die populäre, mit dem Plantagensystem 
assoziierte Darstellung der komischen Persona als Unterströmung der politi-
schen Gegenwart aufgerufen.

Nun prägt T. D. Rice in den 1830ern, Jahrzehnte vor der Abolition, Jim 
Crow als neue Populärfigur des Volkstheaters. Die schwarz geschminkte Per-
sona eines nomadisierenden, von einer südstaatlichen Plantage entlaufenen 
Tramps fungiert in seinen Auftritten als Trickster und Projektionsfläche für ein 
zunächst vornehmlich industrieproletarisches, dann zunehmend bürgerliches 
Publikum im Norden der USA beziehungsweise dessen Grenzstädten — und 
später auch in Übersee. Die Figur steht für ein imagined elsewhere, das den 
Terror der Versklavung andernorts zwar aufruft, aber zugleich im Modus des 
Karnevalesken überschreibt und das vorindustriell erscheinende Setting nos-
talgisch auflädt. Rices burnt cork ist allerdings noch nicht grotesk überzeich-
net wie in den späteren Minstrel Shows der Nachkriegssegregation, der seine 

448	 Zum Zusammenhang von losen Haufen und komischen Figuren vgl. Menke, Der 
komische Chor, 2023. Siehe auch Kirsch zum verwandten Nomadisieren von Chor 
und Harlekin, Chor-Denken, 2020: 505.

Abb. 42. T. D. Rice als Jim Crow, mit Publikum auf der Bühne des American Theatre, 
Bowery, New York, 1833. Harvard Theatre Collection on Blackface Minstrelsy, 1833—1906 
(Houghton Library).



184 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Figur ihren Namen verleiht.449 Im Foto der Tramps lebt das Rowdyhafte, Limi-
nale dieser synkopiert tanzenden und singenden Figur nach, die Lhamon als 
»too slippery (…) to police«450 bezeichnet. Auf ambivalente Weise aktualisie-
ren die Tramps die chorische, uneinhegbare, immer schon auf ihre Umgebung 
bezogene Dimension der komischen Figur, die etwa eine Darstellung des Ame-
rican Theatre an der Bowery in New York von 1833 akzentuiert. Diese plat-
ziert Rice inmitten einer Publikumsmeute auf der Bühne und weist das Theater 
eher als Ort der Versammlung als der dramatischen Darstellung aus. Doch das 
1907 entstandene Foto der Tramps greift Jim Crow in einem gesellschaftlichen 
Zusammenhang auf, in dem sie zum Namen neuer struktureller Gewalt gerät. 
Das Bild führt kein — wie auch immer problematisches — imagined elsewhere 
ruraler Revolte auf einer metropolitanen Bühne vor Augen, sondern mobilisiert 
in einer geordneten Formation das mit rassistischen Stereotypen aufgeladene 
Blackface in einem spezifischen historischen und geografischen Zusammen-
hang — nach dem kurzen Sommer der Abolition.

Davon erzählt die Provenienz des Fotos. Unter der Bezeichnung »Tramps 
Band Local 23« landet es ohne weitere Kontextualisierung in The Historic New 
Orleans Collection. Über Umwege wird es als Verweis aufs Komplizitäre lesbar. 
Auf der vierten Seite der Daily Picayune vom 13. Februar 1907, vom Aschermitt-
woch, die unterschiedliche Leute während der Rex Parade zeigt und damit im 
weißen Karneval der segregierten Nachkriegsgesellschaft situiert, findet sich 
rechts unten ein Foto von C. C. Cook.451 Aus anderer Perspektive aufgenom-
men, zeigt es wiederum die Tramps Band Local 23 als Walking Group in der Rex 
Parade. Vor dem Hintergrund der Segregation scheint sich diese rowdyhafte, 
die ganze Straße einnehmende Meute als Entourage des herrschenden Kar-
nevals zu erweisen. Wie das Comus-Zitat von Miltons »oughly-headed mons-
ters«452 sind diese Tramps als Begleitfigur des weißen Karnevalskönigs lesbar. 
Jedenfalls bewegen sie sich zwar schräg ausstaffiert, aber doch als karneva-
leske Phalanx, als eine Art fascio, auf den offiziellen Pfaden des damals segre-
gierten Mardi Gras. 

Die Titelseite der genannten Ausgabe der Daily Picayune hingegen berich-
tet offenbar sarkastisch von »queer-costumed people«, mit denen sich »the 
homogeneous population of the city« mische:

When the sun rose and shone red and then bright he saw various 
queer-costumed people, little people and big people moving about, 

449	 Vgl. Annuß, Blackface, 2014.
450	 Lhamon, Jump Jim Crow, 2003: 23.
451	 Dank an Heather Green von THNOC.
452	 Milton, Comus, 1921: 28.



185III. Jim Crow

dancing and making merry, even as the day began, and as the day 
advanced their number increased until the whole city seemed turned 
into a clown’s show, and everywhere there was grotesque figures, 
groups of figures and queer bands and single musical preparations, 
making the music that is typical of the Carnival when it is at its height 
on Mardi Gras.
(…) St. Charles Avenue, above Calliope, where the parade appeared 
at 11 o’clock, was thronged with people, including all classes, old and 
young, men and women and children, maids with babies, fathers 
and mothers carrying and wheeling their little ones. Every race and 
nationality of the homogeneous population of the city, mingled with 
the queer masked figures whose race and nationality, sex and visages 
all were concealed, and only the general jollity denoted that they also 
belonged to the happy family of Rex.453 

Aus dieser »happy family« of Rex und der »homogeneous population of the 
city« ist die Bevölkerung der Back Streets jenseits ihrer grotesken Darstel-
lung in effigie während der Jim Crow-Ära zumindest offiziell ausgeschlossen. 
Möglicherweise zeugt die hier abgebildete, chorisch-plebejische Kehrseite der 
Rex Parade von einer zeitgenössischen Funktion der Blackface-Darstellungen: 
Durch die Entstellung schwarzer Gesichter hindurch verhandeln sie eine neue 
Vorstellung von weißer männlicher Herrschaft. Gerade die Populär- und All-
tagskultur, also auch der Karneval, dient dazu, klassenübergreifend eine bina-
ristische Pigmentokratie zu stabilisieren, deren ideologischer Überbau — die 
Behauptung einer homogeneous population — freilich ein rassistisches Phan-
tasma ist. 

Blackface gewinnt gerade seit der Abschaffung des Versklavungssystems 
in den USA eine besondere politische Funktion. Die an T. D. Rices Jim Crow 
erinnernde Tramp-Figur zu einer Zeit in New Orleans zitierend, zu der sie 
dort zum Synonym der Segregation wird, geraten die Masken der abgebilde-
ten Männermeute mithin zum Zeichen potenzieller Komplizität mit den zeit-
genössisch modernisierten rassistischen Verhältnissen. Wen immer es zeigt, 
dieses Foto lässt erahnen, wie der Ära des politischen Backlashs unter moder-
nen Bedingungen ausgerechnet der Name der komisch-karnevalesken Figur 
zugeschrieben wird. Die Bildlektüre kann mithin auch zu einer Historisierung 
von ›Jim Crow‹ beitragen, die lineare Rückprojektionen und die Behauptung 
eines vermeintlich immer und überall gleichen Darstellungsrassismus über die 

453	 Rex Entertains the Nations with Pageant and Reception, Titelseite der Daily Picayune 
vom Aschermittwoch, dem 13. Februar 1907.



186 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Reflexion konkreter Zitierweisen und konkret situierter performativer Trans-
positionen befragbar macht. Diese Tramps in racialized Drag nämlich allegori-
sieren — vor dem Hintergrund des terroristischen wie segregationspolitischen 
Fortlebens überkommener Gewalt — gerade keinen überzeitlichen, immerglei-
chen Rassismus, sondern präfigurieren spezifisch situiert bereits eine Art new 
Jim Crow.

Second Lining

Auf den Back Streets von New Orleans werden die bislang diskutierten moder-
nen Macht- und Herrschaftsdemonstrationen ›in Drag‹, die auf unterschiedli-
che Weise Perchten, höfische Spektakel und Minstrel-Blackface zitieren, spä-
testens im frühen 20. Jahrhundert von Auftrittsformen wechselvollen Wider-
streits konterkariert. Fotografisch auch in den folgenden Jahrzehnten kaum 
dokumentiert, heute visuell überpräsent, gibt dieser Karneval, der wiederum 
vom Auftreten bewegter Meuten bestimmt wird, den Ausblick auf die Möglich-
keit nichtausschließender Bezugnahmen. Dessen Auftrittsformen sind zwar 
nicht davor gefeit, im Zuge sich wandelnder gesellschaftlicher Verhältnisse 
kooptiert und hypervisibilisiert zu werden. Und dennoch erzählen die Spu-
ren dieses Mardi Gras von der Möglichkeit, andere Verhältnisse zu performen. 
Die wechselvolle Geschichte des lange übersehenen subalternen Mardi Gras 
abseits offizieller Karnevalsrouten ist lesbar als Symptom umkämpfter gesell-
schaftlicher Veränderungen und zeugt vom Potenzial der Leute, sich trotz 
allem zueinander zu verhalten — der Segregation zu widerstreiten.

Bilderstürmen (Zulu)

»There Never Was and Never Will Be a King Like Me«, heißt ein Sketch, der im 
Rahmen einer Vaudeville Show um die Jahrhundertwende im Pythian Temple 
am Rand des Rotlichtviertels Black Storyville aufgeführt wird. Angeblich nimmt 
ihn eine parallelgesellschaftliche Männermeute um 1909 zum Anlass, ihrerseits 
in Blackface auf der Straße zu erscheinen. Auch sie nennen sich Tramps. Ver-
mutlich nicht identisch mit den Leuten auf dem vorher beschriebenen Bild, 
zitieren sie doch ihrerseits Jim Crow.454 Visuell dokumentiert wird diese Meute 

454	 Vgl. Gill, Lords of Misrule, 1997: 168; Cockrell, Demons, 1997: 36, hier mit Verweis auf 
seit 1826 belegbare Black Mardi Gras Kings. Zur Geschichte des 1909 eröffneten, an 
der heutigen Loyola Avenue situierten Pythian Temple, dessen Unterhaltungsange-
bot und Geschäftsräume diejenigen adressieren, die im Zuge der Segregation aus-



187III. Jim Crow

offenbar erst Jahrzehnte später. Sie knüpft an die Geschichte schwarzer Kar-
nevalskönige und das Genre der Blackface-on-Black Minstrelsy an. Als »Royal 
Coon« geht die Figur des Black Dandy in die zeitgenössische Musikgeschichte 
ein und wird im Zuge der international rezipierten Anglo Zulu Wars (1879-
1896), der im Deutschen so genannten Zulu-Kriege, auch mit dem südlichen 
Afrika assoziiert.455 Die komische Persona in Blackface, der Jim Crow-Tramp, 
erscheint als etablierte Figuration mit der Vorstellung von revoltierenden 
Zulus verwandt. »›Zulu‹ thus became synonymous with artifice and disguise. 
Pseudo-Zulus proliferated, emerging as a stock character type that eventually 
entered the standard vocabulary of ethnic imagery«,456 schreibt Louis Chude-
Sokei in The Last »Darky« — einer Studie über den karibischen, in New York 
arbeitenden Komiker Bert Williams. Dieser tritt zunächst als Exhibition Zulu 
bei P. T. Barnum, also in einem völkerschauartigen Zirkus, auf und erobert spä-
ter in Blackface den Broadway. Mit Songs wie Evah Darkey Is a King prägt er 
um 1900 kreolisierte Darstellungen der komischen Figur und bringt bereits die 
bestehende Color Line auf der Bühne und im Film durcheinander. Die überlie-
ferten Bilder und Filme zeugen von einer anderen Besetzung von Blackface als 
kreolisiert-komischer Figur, die später in Bakers Auftritten fortleben wird.457

Abb. 43. Bert Williams, undatiert. Harvard Theatre Collection on Blackface Minstrelsy, 
1833—1906 (Houghton Library).

geschlossen werden, vgl. Keith Weldon Medley, The Birth of the Pythian Temple, 
The New Orleans Tribune vom 24. Oktober 2017 (https://theneworleanstribune.
com/2017/10/24/the-birth-of-the-pythian-temple/; 24. September 2024). 

455	 Siehe https://sheetmusicsinger.com/highbrownsongs/royal-coon/ (24. September 
2024).

456	 Chude-Sokei, The Last »Darky«, 2006: 124. 
457	 Vgl. insbesondere den 1913 mit einem all-black cast gedrehten, vom New Yorker 

Museum of Modern Art restaurierten Film Lime Kiln Fields (www.youtube.com/
watch?v=U-IdQ9APUHI; 4. September 2024).

https://theneworleanstribune.com/2017/10/24/the-birth-of-the-pythian-temple/
https://theneworleanstribune.com/2017/10/24/the-birth-of-the-pythian-temple/
https://sheetmusicsinger.com/highbrownsongs/royal-coon/
http://www.youtube.com/watch?v=U-IdQ9APUHI
http://www.youtube.com/watch?v=U-IdQ9APUHI


188 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

In New Orleans wird »Zulu« als abwertende Umschreibung für dunklere Haut 
und für die Underclass, als Name der Prekarisierten, verwendet.458 Sich in Zulu 
Social Aid and Pleasure Club umbenennend, gründen die Tramps vom Pythian 
Temple 1909 das Komplement zum Gentlemen Club der High Society: einen 
Karnevals- und Selbsthilfeverein — eine Benevolent Society für die unter Jim 
Crow aus staatlicher Wohlfahrt Ausgeschlossenen.459 Unter dem Eindruck der 
genannten Blackface-Nummer ändern sie ihren Namen von Tramps in Zulu 
Social Aid and Pleasure Club und exponieren so transatlantische Fluchtlinien. 
Auf Rex samt dessen Tramp-Gefolge antworten sie mit dem Auftritt des Zulu 
Kings und seiner Entourage in Blackface und afrikanisierten Kostümen, inver-
tieren also gängige lokale wie koloniale Stereotypisierungen. Mit improvisier-
ten Outfits, schiefen Blecheimerhüten und hypergrotesker Schminke noma-
disieren sie durch die Straßen. Dabei geht es nicht um ein afrozentrisches 
imagined elsewhere. Wie die frühen spektakulären Auftritte zeigen, erweist 
sich dieses Blackface im Kontext der damaligen Segregationspolitik zunächst 
»akin to the ›category crisis‹ (…) in the politics of drag«,460 wie es Chude-Sokei 
andernorts formuliert. Zulu überaffirmiert rassistische Zuschreibungen. Über-
setzt der weiße New Yorker T. D. Rice die komische, zwischen Bauernschläue 
und Zurückgebliebenheit schwankende Figur des europäischen Volkstheaters 

458	 Vgl. die Autobiografie von Louis Armstrong, der den Begriff lokal kontextualisiert und 
dessen eigener Auftritt 1949 als Zulu King damals US-weit umstritten ist (Satchmo, 
1954). Vermutlich wird Zulu auch zum Namen der flambeaux carriers, der schwar-
zen, unmaskierten Fackelträger im Rahmen des ›gehobenen‹ weißen Uptown Carni-
vals. Vgl. zudem McQueeney, Zulu, 2018: 144. Felipe Smith bezeichnet Zulu als »a slur 
against bebop musicians« und »dark-skinned New Orleanians« (Things, 2013: 23).

459	 Zu den Sorgetraditionen der Mutual Aid Clubs und Burial Societies vgl. Atkins, »From 
the Bamboula«, 2018: 97; Celestan, Social Aid, 2022. Zur historischen Verortung siehe 
über New Orleans hinaus auch Hartman: »Mutual aid did not traffic in the belief that 
the self existed distinct and apart from others or revere the ideas of individuality and 
sovereignty (…). This form of mutual assistance was remade in the hold of the slave 
ship, the plantation, and the ghetto. It made good the ideals of the commons, the col-
lective, the ensemble, the always more-than-one of existing in the world. The mutual 
aid society was a resource of black survival. The ongoing and open-ended creation of 
new conditions of existence and the improvisation of life-enhancing and free asso-
ciation was a practice crafted in social clubs, tenements, taverns, dance halls, disor-
derly houses, and the streets.« (Anarchy, 2018: 471) 

460	 So, auf Garbers Vested Interests (1992) anspielend und verschiedene Codierungen 
von Blackness im transatlantischen Kontext diskutierend, Chude-Sokei, The Last 
»Darky«, 2006: 138. Folgt man Nyong’o, verweigert Minstrelsy »to imagine an Amer-
ica without blacks« (Amalgamation Waltz, 2009: 132); entsprechend ist das Zulu-Zitat 
als Karnevalisierung der Segregation unter globalisierten Bedingungen schwarzer 
Hypervisibilisierung lesbar.



189III. Jim Crow

in den 1830er-Jahren mit Jim Crow ins Plantagensetting und assoziiert so die 
traditionell dunkle Maske des Arlecchino aus dem europäischen, im 16. Jahr-
hundert entstehenden Wandertheater mit der Hautfarbe einer entlaufenen 
Tramp-Figur, antwortet der südstaatliche Zulu Club im Spannungsfeld zwi-
schen hafenstädtischer Kreolisierung und zeitgenössischer Segregation auf 
den Eintritt schwarzer Performer in die damalige, von Blackface bestimmte 
US-Populärkultur. Dabei übersetzt das Zulu-Blackface die vom Minstrel-Genre 
domestizierte und doch inzwischen durch Bert Williams, später auch durch 
Baker und viele andere rekontextualisierte groteske Figur ins Faux-Afrikani-
sche. 

Die Ambivalenz von Blackface, der Widerstreit zwischen komplizitärem 
Othering und der Subversion herrschender Symbolpolitik, wird hier auf neue, 
den südlichen Atlantik adressierende Weise in Mardi Gras transponiert. Wäh-
rend aber im Carnival von Cape Town Blackface um diese Zeit als Zeichen 
transozeanischer Massenkultur erscheint und als kreolisierte Bezugnahme 
aufs ›postkoloniale‹ US-amerikanische Entertainment gelesen werden kann, 
wird die rassistisch verzerrte Figur vom Zulu Club auf den afrikanischen Kon-
tinent rückprojiziert. So dient dieses Blackface auch der potenziellen Exter-
nalisierung rassistischer Zuschreibungen, ihrer performativen Übersetzung in 
ein erfundenes koloniales Gefüge. Zugleich aber bringt das Zulu-Dragging das 
lokale Koordinatensystem des offiziellen Mardi Gras durcheinander. Zu Beginn 
des 20. Jahrhunderts entstehend, ist es exemplarisch für die lange von der offi-
ziellen Historiografie übersehenen Meuten eines Karnevals von unten, die die 
herrschenden Verhältnisse und ihre bisherigen massenkulturellen Verhand-
lungen nachhaltig infrage stellen.

Während sich nun die Gesichtsmaske seitdem kaum verändert, wandelt 
sich doch die Auftrittsform von Zulu in New Orleans zusammen mit der Ent-
wicklung lokaler race politics. Zunächst tritt der Club auf unvorhersehbaren 
Routen als fraternale Rowdy-Meute in Erscheinung. Ab 1914 taucht Zulu offen-
bar bei der Rex Parade auf, setzt sich an deren Spitze und macht schließlich — 
ab 1923 im Bastrock — auf skurrilen Umzugswägen dem elevated carnival durch 
eine wilde Mischung aus Blackface und Afrikastereotype Konkurrenz, wie eine 
frühe Aufnahme von 1925 aus The Historical New Orleans Collection zeigt. Zulu 
erfindet alle möglichen stock figures, die den Zulu King begleiten: vom Witch 
Doctor bis zum Big Shot Africa. 1933 wandelt der Club sein Image ins Patriar-
chale und imitiert die weißen Krewes, die Cross Dressing bereits zuvor ad acta 
legen.461 Wie die Karnevalskönige der High Society wird nun auch der Zulu King 
von einer weiblichen Queen begleitet. Zwar handelt es sich hier anders als bei 

461	 Vgl. Leathem, Gender and Mardi Gras, 1994: 151, 156-157; Kinser, Carnival, 1990: 234.



190 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

den selbsternannten Old Liners nicht um eine jungfräuliche Debütantin.462 
Doch die Absage ans Gender Bending ist weniger Indikator geschlechterpari-
tätischer Politik als Zeichen dafür, dass die Club-Organisatoren sich sukzessive 
in die herrschende Karnevalsökonomie integrieren. So gerät Zulu auch zum 
Indikator dafür, dass sich die bisherige Segregationspolitik allmählich trans-
formiert. Entsprechend ist der Club heute stadtpolitisch involviert und mit 
den Old Liner Krewes geschäftlich vernetzt. Die Geschichte des Zulu Clubs, 
auf dessen Umzugswagen seit der Desegregation der Karnevalsorganisationen 
1991 auch Weiße in Blackface mitfahren, wird also zum Prisma gesellschaftli-
chen Wandels. Sie wirft die Frage nach der veränderten Funktion der weitge-
hend gleichbleibenden Maske einer Karnevalsorganisation auf, die aus Under-
dogs der Segregationsordnung hervorgeht und allmählich zur Schnittstelle 
zwischen High Society und zunehmend gentrifizierten Back Streets gerät. 

462	 Vgl. zum Status der Zulu Queens Leathem, Gender and Mardi Gras, 1994: 157; Smith, 
F., Things, 2013: 27.

Abb. 44. Zulu King Baley Robertson, Mardi Gras, New Orleans, 1925. The William Russel 
Collection, The Historical New Orleans Collection (THNOC 92-48-L.77; MSS 520.3223).



191III. Jim Crow

Als seismografisch für den politischen Wandel, der am Karneval ablesbar ist, 
erweist sich die Zulu-Rezeption. 1996 erscheint die Auftrittsform von Zulu dem 
Theaterhistoriker Joseph Roach in seiner viel zitierten Studie Cities of the Dead 
als dekonstruktiv. Durch die Performance einer offenkundig erfundenen afrika-
nischen Tradition im Blackface-Zitat werde der Karneval der Eliten als whiteface 
minstrelsy lesbar.463 Die weiße Schminke unter der schwarzen Maske von Zulu 
zeuge von einer spezifischen Reflexivität, einem hintergründigen Lachen, das 
durch die parodistische ›Reproduktion‹ eines bestimmten Afrikabildes hindurch 
eurozentrische Stereotypisierungen ad absurdum führe. Roach feiert das Zitat 
karnevalesker visueller Register der Massenkultur, Blackface und Bastrock, als 
satirische Inversion rassistischer Projektionen. Er liest die Auftritte von Zulu als 
ikonoklastischen Angriff auf die weißen Old Liner Krewes: 

Since 1909 members of the Zulu Social Aid and Pleasure Club have (…) 
staged an annual float parade, featuring strereotypes of »Africans.« In 
addition to »King Zulu,« high officials in the organization take on such 
personas as »The Big Shot of Africa,« »The Witch Doctor,« »Governor,« 
»Province Prince,« and »Ambassador« (…). Originally known as »The 
Tramps,« the working-class African Americans who founded Zulu took 
their inspiration from a staged minstrel number (…). They parade on 
Mardi Gras morning, using the same route along St. Charles Avenue 
that Rex follows an hour or so later. They wear grass skirts and black-
face laid on thick over an underlying layer of clown white circling the 
eyes and mouth. In addition to plastic beads, Zulu members throw 
decorated coconuts, for many parade goers the most highly prized 
»throw« of Mardi Gras.464 

Mit Bezug auf Henry Louis Gates Jr.s Signifying Monkey legt Roach in den 
1990er-Jahren nahe, der dekonstruktive Geist der westafrikanischen Trickster-
Figur Esu lebe in der Auftrittsform von Zulu nach, sei aber vor allem von der 
negativen Bezugnahme auf Rex bestimmt: »Zulu might very well have taken his 
present form without Esu per se, but he certainly could not exist in the same 
way today without Rex, nor, it must be emphasized, could Rex in the same way 
exist without Zulu.«465 Esu erscheine hier freilich nicht als »African retention«, 

463	 Vgl. Roach, Cities, 1996: 20-21. Siehe Cockrells Einwurf, Blackface sei »not to be taken 
at (white)face value, but at burlesque value« (Demons, 1997: 57).

464	 Roach, Cities, 1996: 18-19. 
465	 Roach, Cities, 1996: 24. Zu Esu vgl. Gates, Signifying Monkey, 1989: 31-42. Chude-

Sokei liest die westafrikanischen Tricksterfiguren und ihr Fortleben anders: »But 



192 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

sondern als »an circum-Atlantic reinvention«.466 Roach liest das als surrogation, 
durch die die ›Neue Welt‹ nicht etwa von Europa entdeckt, sondern vor Ort 
erfunden worden sei.467 Gerade in derart kreolisierten performativen Trans-
positionen, so die These, werde die Erinnerung an entsprechende, andernfalls 
vergessene Substitutionen mitgeschleppt und die Produktivität wie Moderni-
tät solcher oft aus der Not geborener Ersatzhandlungen zwischen aufeinander-
treffenden Kulturen offenbar.

Während nun Roach das dekonstruktive Moment von Zulu betont und 
über Esu (west-)afrozentrisch auflädt, gerät der Zulu Club schon mit Beginn 
des Civil Rights Movements in die Kritik.468 Das ist nicht nur dem Verstoß 
gegen zeitgenössische Respektabilitätspolitiken geschuldet, sondern der poli-
tischen Kooptation des Clubs.469 Anfang der 1960er-Jahre schert Zulu als ein-
zige afroamerikanische Organisation aus dem Mardi Gras-Boykott aus, den das 
Civil Rights Movement gegen die Segregation des öffentlichen Lebens organi-
siert. Zulu akzeptiert dabei verstärkte polizeiliche Maßnahmen wie den Ein-
satz von Hunden zur Crowd Control während der Parade.470 Später versucht 
der Club vorübergehend, sein Image zu afrikanisieren und Blackface fallenzu-
lassen. Dazu allerdings werden in Südafrika unter dem Apartheidregime pro-
duzierte Tokens, Souvenirs, verteilt, als ginge es hier um Brauchtum vom ›Mut-
terkontinent‹; zum Faschingsball hingegen ist keine Afrofolklore, sondern nur 
normierte euroamerikanische Abendkleidung zugelassen.471 Noch während der 
globalen Antiapartheid-Boykotte und der Kollaborationsvorwürfe gegenüber 
Mangosuthu Buthelezi als offizieller Zulu-Vertretung kommt in New Orleans 

because s/he is a liminal figure, s/he is also easily counterrevolutionary«. (The Last 
»Darky«, 2006: 113).

466	 Roach, Cities, 1996: 24.
467	 Vgl. Roach, Cities, 1996: 4.
468	 Zu Äußerungen vonseiten der NAACP ab 1956 und darauffolgenden Kampagnen, die 

schließlich zu einer kurzzeitigen Unterbrechung der Blackface-Auftritte führen, vgl. 
McQueeney, Zulu, 2018: 151-155. 

469	 Zur retrospektiven Kritik einfacher Respektabilitätskritik vgl. Nyong’o: »since white 
supremacy affected African Americans as a group, the politics of respectability and 
uplift cannot be read simply as a ›middle-class‹ imposition upon the black working 
class. Respectability came to the fore as response to potentially degrading behavior 
and spectacle. (…) Carnival masks and one’s Sunday best are both moments in the 
cycle of plebeian life. And furthermore, the work of gender in these matters must be 
emphasized: working class masculine culture cannot be made to stand in for working 
class culture as such.« (Amalgamation Waltz, 2009: 116-117)

470	 Vgl. Trillin, A Reporter, 1964: 119.
471	 Vgl. Smith, F., Things, 2013: 30-32 u. 34.



193III. Jim Crow

die Idee auf, Abordnungen der südafrikanischen Zulus zur Parade einzuladen.472 
Das scheint auf den ersten Blick neuere Lesarten zu bestätigen, die Zulu eine 
transkontinentale Tradition zuschreiben. Kevin McQueeney beispielsweise 
weist auf den atlantischen Frachtverkehr zwischen New Orleans und Cape 
Town hin, der sich vor allem um 1900, während des Zweiten Burenkrieges, ver-
stärkt. 

Steam freighters regularly sailed between the Port of New Orleans 
and Cape Town in the early twentieth century, especially during the 
Second Boer War (1899-1902). During the conflict, the British military 
established their own port section in the city and sent tens of thou-
sands of horses, mules, and other live stock to South Africa, as well as 
guns and additional supplies, at a cost of tens of millions of dollars. The 
British purchased the goods and animals in the US, as well as actively 
recruited for soldiers to fight in South Africa, and then shipped the 
cargo, along with white and black porters and muleteers from New 
Orleans to Cape Town.473 

Vom Hafen aus untersucht McQueeney die transozeanischen trade routes, um 
eine Verbindung zwischen dem Zulu Club und den südafrikanischen Zulus zu 
verifizieren: 1905 habe es nach dem Ende des Zweiten Burenkriegs eine Parade 
der britischen Armee in New Orleans gegeben — mit »ethnic Zulus who fought 
on their side.«474 Und bereits über den Anglo Zulu War von 1879 sei in der Presse 
breit berichtet worden. Allerdings behauptet nicht einmal der Zulu Social Aid 
and Pleasure Club selbst eine derart direkte Verwandtschaft mit seinen südaf-
rikanischen Namensgebern. 

»Given the many overlapping affiliations that social aid and pleasure club 
members maintain, throughout its history there is a disturbing consistency in 
the Zulu Club’s willingness to advance its own organizational interests at the 

472	 2006, nach der infrastrukturbedingten Überflutung vor allem der armen Neighbor-
hoods durch Hurricane Katrina, werden 20 ›authentische‹ Zulukrieger, »dressed in 
traditional garb and wielding spears and shields«, aus Südafrika zur Parade eingeflo-
gen; so Ray Koenig: »African Zulu Warriors to Lead Off New Orleans Parade«, Times 
Picayune vom 8. Februar 2006; siehe auch McQueeney, Zulu, 2018: 140. In den 1970er-
Jahren hingegen betont der Zulu Club, dass es keine Verbindung zu den südafrika-
nischen Zulus gäbe; vgl. Smith, F., Things, 2013: 30. Zu den modernen Retraditiona-
lisierungen der südafrikanischen Zulus unter der Federführung afroamerikanischer 
Forschung vgl. Kruger, The Drama, 1999: 27, mit Blick auf deren US-basierte Darstel-
lungen schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts: 31.

473	 McQueeney, Zulu, 2018: 149. 
474	 McQueeney, Zulu, 2018: 149.



194 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

expense of black community solidarity«,475 befindet wiederum Felipe Smith. 
Im Gegensatz zu McQueeney, der den Zulu Club 2018 als eine inzwischen 
anerkannte Kulturbotschaft mit spezifischen Verbindungen zum afrikanischen 
Kontinent liest, akzentuiert Smith dessen Kooptation: 

Thus the Zulu Club did not adopt and perpetuate blackface masking in 
a vacuum, nor did they challenge its meaning or change its ritual func-
tions as scripted by white carnival elites. They adopted blackface while 
it was still a white carnival masking tradition that they, like Williams 
and Walker, believed they could perform in a style that would improve 
upon the white »imitators,« and in the process they partly made their 
way through cunning and determination into a festival performance 
genre that had been evolving for half a century. (…) The persistent 
description of the Zulu parade as a veiled critique of the Rex parade 
that follows it on Shrove Tuesday (an interpretation that Zulu strenu-
ously denies) reflexively recognizes the two events as linked, but sym-
bolically oppositional expressions of racially inflected cultural para-
digms.476

Smith zufolge hat das Zulu-Blackface von Anfang an die Disposition, in den 
offiziellen Karneval integriert zu werden. Zudem operiert der Club längst als 
Netzwerk für die schwarze politische Elite von New Orleans und zumindest 
zeitweise auch als Franchising-Unternehmen für ›desegregierte‹ weiße Black-
face Riders, die ab den 1990er-Jahren für Geld auf den Umzugswagen mitfah-
ren können. Dieser Funktionswandel von Zulu verdeutlicht auch den Wandel 
der Verhältnisse und löst entsprechende Auseinandersetzungen um die karne-
valeske Auftrittsform aus. Sie können als exemplarisch für die Verselbständi-
gung politischer Auseinandersetzungen im Spannungsfeld zwischen Anerken-
nung und Aktivismus gelesen werden — vielleicht auch für das, was in diesen 
Auseinandersetzungen oft unterbestimmt bleibt.

2019 wird der Club von Aktivist:innen angegriffen: »All symbols of white 
supremacy must fall«,477 so der Kampfslogan einer Social Media-Kampagne 
gegen Zulu. Take ’Em Down NOLA, eine aktivistische Gruppe aus dem trans-
regionalen Umfeld von Black Lives Matter, fordert den Zulu Club zum Masken-
wechsel auf und stellt die unter anderem von Roach behauptete dekonstruk-

475	 Smith, F., Things, 2013: 32. 
476	 Smith, F., Things, 2013: 26.
477	 Siehe https://actionnetwork.org/groups/take-em-down-nola (24. September 

2024). Zur vorhergehenden Aktion »to bury white supremacy« von 2017 vgl. Maxson, 
Second Line, 2020.

https://actionnetwork.org/groups/take-em-down-nola


195III. Jim Crow

tive Funktion seines Blackface infrage.478 Auf Facebook schlägt Take ’Em Down 
NOLA von dem Künstler Journey Allen gezeichnete Ersatzmasken vor: sechs 
folkloristische Schminkbeispiele, die an den kurz zuvor erschienenen Marvel-
Blockbuster Black Panther und damit auch an ein gestylt-feudales Fantasie-
Afrika erinnern.479 Sie haben weder etwas mit den Erscheinungsformen der 
südafrikanischen Zulus zu tun noch mit den Glitzermasken von Cape Town, die 
dort das karnevaleske Blackface nach dem Ende der Apartheidregierung ablö-
sen. Die Kampagne zeugt vielmehr vom Bedürfnis, eine authentisch erschei-
nende transatlantische Tradition zu erfinden und eine imaginäre, vom kolonia-
len Terror unberührte Vergangenheit zu aktualisieren. 

»Black makeup is NOT ›Blackface‹«.480 Mit diesem offiziellen Statement 
begegnet der Zulu Club den folkloristisch-tribalen Face Paint-Entwürfen von 
Take ’Em Down NOLA. Im Gegenzug behauptet er, es ginge ihm in keinster 
Weise um »symbols of white supremacy«, sondern um eine Hommage an afri-
kanische Zulu Tribes. Obwohl das Zulu-Blackface — der bislang kolportierten 
Geschichte des Clubs entsprechend — offenkundig als grotesk überzeichnetes 
Minstrel-Zitat erkennbar ist, wird versucht, den Skandal durch diese Reinter-
pretation einzudämmen. Im Grunde genommen bedient auch der Zulu Club, 
der nun die Tradition der südafrikanischen Zulus für die verwendeten Bast
röcke und die groteske Schminke beansprucht, das Repräsentationsverständ-
nis der Aktivist:innen. 

Dieses Verständnis zeigt sich noch an einer weiteren Aktion aus deren 
Umfeld: dem auf die Proteste folgenden Reenactment der lange verdrängten 
Slave Rebellion von 1811, mit der Versklavte bereits ein halbes Jahrhundert vor 
der Emancipation gegen ihre Entrechtung und Überausbeutung Widerstand 

478	 Zu Take ’Em Down NOLA — nach Reed »a group organized through the Center for 
the Study of Race, Politics and Culture at the University of Chicago« — siehe Anti-
racism, 2018: 106; siehe auch Reed, A., The Myth of Authenticity, 2019: 321-322. Der 
lokalen Kampagne geht ein vor Ort als denunziatorisch wahrgenommener Artikel 
von einem weißen Journalisten in der New York Times voraus, der den Gründer des 
Backstreet Cultural Museum, Sylvester Francis, durch verkürzte Zitate als vermeint-
lichen Minstrel-Apologeten erscheinen lässt (A Black Group Says Mardi Gras Black-
face Honors Tradition. Others Call it »Disgusting«, New York Times vom 14. Februar 
2019, https://www.nytimes.com/2019/02/14/us/zulu-parade-new-orleans.html; 
24. September 2024). 

479	 Siehe die Abbildung in Jeff Thomas‘ Beitrag Unmasked: New Orleans Community 
Responds to Zulu‘s BlackFace Tradition vom 17. März 2019 auf Black Source Media 
(https://blacksourcemedia.com/unmasked-new-orleans-community-responds-
to-zulus-blackface-tradition/; 12. September 2024).

480	 https://www.theadvocate.com/pdf_b6d10476-2fe7-11e9-b806-dbef4afb21d9.html 
(24. September 2024). 

https://www.nytimes.com/2019/02/14/us/zulu-parade-new-orleans.html
https://blacksourcemedia.com/unmasked-new-orleans-community-responds-to-zulus-blackface-tradition/
https://blacksourcemedia.com/unmasked-new-orleans-community-responds-to-zulus-blackface-tradition/
https://www.theadvocate.com/pdf_b6d10476-2fe7-11e9-b806-dbef4afb21d9.html


196 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

leisten.481 In historischen Waffen und Kostümen ins Bild gesetzt, wird die longue 
durée von Black Lives Matter nahe gelegt. Die Form und Funktion dieses Reen-
actments, repräsentative Verkörperung des Gewesenen, ist Gegenteil der gro-
tesken Minstrel-Maske und des Spiels mit referenziellen Verirrungen. Die per-
formative Erinnerung an die Slave Rebellion von 1811 konkurriert entsprechend 
— bei aller Differenz des historischen Narrativs — mit den zahllosen Konfö-
derierten- und Civil War-Massenspielen im Süden der USA, versucht mithin, 
ihnen genre-immanent mit einer Art kollektiver symbolpolitischer Alternativ-
repräsentation zu begegnen. Dieses Formverständnis rekurriert auf etablierte 
Ästhetiken der Imitatio, die das Gemachte mimetischer Darstellungen notwen-
dig ausblenden, während doch die tatsächlichen Vorbereitungen zur damali-
gen Revolte im Schutz des Karnevals, maskiert, stattfinden. 

Das Statement des Zulu Clubs versucht denn auch Take ’Em Down NOLA 
mit ihren eigenen Waffen zu schlagen und Blackface als afrozentrisches Sym-
bol, als Repräsentation afrikanischen Brauchtums, zu rahmen. Möglicherweise 
ist der Skandal um Zulu symptomatisch, lesbar als bestimmte Reaktion nicht 
zuletzt auf die zeitgenössische Karnevalisierung der Politik von rechts. Damit 
zeugen die authentifizierenden Verweise auf erfundene Traditionen von bei-
den Seiten auch vom daraus resultierenden zeitgenössischen Vergessen eines 
anderen karnevalesk-kreolisierten Darstellungsdispositivs der Subalternen, 
das dem symbolpolitischen Repräsentationsdenken widerspricht. In beiden 
Fällen gerät ein praktisches Wissen um bewegte mimetische Auftrittsformen 
aus dem Blick, das im Second Lining, im Mittanzen vor Ort, dennoch weiterhin 
aufscheint und herrschende Repräsentationen potenziell untergräbt. 

1991 schon wird demgegenüber das Schreckbild des Ikonoklasmus von 
White Supremacists aufgerufen. Der Neonazi und ehemalige Grand Wizard des 
Ku Klux Klan David Duke, der im New Orleans der 1970er-Jahre auch öffentlich 
in SA-Uniform erscheint, ruft dazu auf, den Anfängen der Karnevalsdesegre-
gation zu wehren.482 Diese würde noch die Umbenennung des Jackson Square 
in einen Stevie Wonder Square nach sich ziehen und die zentrale touristi-
sche Destination des French Quarters zerstören. All diejenigen, die gegen den 
monumentalen Konföderierten-Revisionismus opponieren, werden damals 

481	 Vgl. zur während des Karnevals stattfindenden Revolte von 1811 Rasmussen, Ameri-
can Uprising, 2011; Gill, Lords of Misrule, 1997: 33; Roach, Cities, 1996: 253. Zum von 
einem New Yorker Künstler, der unter dem Namen Dread Scott in Erscheinung tritt, 
initiierten Reenactment siehe www.slave-revolt.com/ (12. September 2023).

482	 Vgl. zu Duke Roach, Cities, 1996: 273-277. Siehe Michael P. Smiths Fotografie von 
Duke in SA-Uniform mit einem Schild »Gas the Chicago 7«, aufgenommen an der 
Tulane University in New Orleans, offenbar 1970 (The Historical New Orleans Collec-
tion, 2007.0103.1.1.367).

http://www.slave-revolt.com/


197III. Jim Crow

von Duke mit Nazis verglichen. Seine Fabel vom ›schwarzen Hijacking‹ des 
Zentrums von New Orleans erweist sich als klassisch rechtspopulistischer Alt 
Fact, der die bereits stattfindende Gentrification der umliegenden Back Streets 
überschreibt. In der Tat bleibt die mit dem Jackson Memorial einhergehende 
Konföderierten-Propaganda im Herzen von New Orleans bis heute unantast-
bar, während in den dahinter gelegenen Vierteln viele dem Zuzug weißer Mit-
telklassefamilien weichen müssen. 

Abb. 45. Lee Circle, Mardi Gras, New Orleans, 2020. Foto: Evelyn Annuß.



198 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Allerdings scheint sich Dukes Alptraum über ein viertel Jahrhundert später 
zumindest anderswo zu erfüllen. Wer heute Zulu oder den anderen berühmten 
Parades von Uptown über die St. Charles Avenue bis zur Canal Street an der 
Grenze zum historischen French Quarter folgt, stößt am Lee Circle auf einen 
leeren Denkmalsockel. Im ehemaligen Vergnügungsviertel erscheint die Mitte 
dieses Kreisverkehrs, gerahmt von hässlichen Neubauten und angrenzenden 
Schnellstraßen, gleich neben einem weiter bestehenden privaten Konföderier-
ten-Museum, auf den ersten Blick wie eine offene Wunde in der Cityscape. Nur 
mehr der Sockel erinnert seit 2017 daran, dass hier 1884 eine Bronzestatue von 
General Robert Edward Lee errichtet wurde — die US-weit größte Statue die-
ser Art.483 Der leere Sockel verweist noch darauf, dass die USA trotz der Nieder-
lage der Südstaaten im Bürgerkrieg mit Konföderierten-Monumenten gepflas-
tert werden — auch über den Deep South hinaus. Nach der Reconstruction 
geraten sie zum gedenkpolitischen Symbol einer Modernisierung rassistischer 
Verhältnisse, die den alten Süden mythisiert. 

Der monumentalisierte Lee gibt der Jim Crow genannten Politik moderner 
Segregation gewissermaßen ein bronzenes Gesicht. Nach seinem Tod nämlich 
steigt der Plantagenbesitzer Lee zu einer der Ikonen des Bürgerkriegs auf. Ver-
antwortlich für die Niederschlagung der Revolte von Harpers Ferry, am Mexi-
kanisch-Amerikanischen Krieg beteiligt und später General in Chief of the 
Armies of the Confederate States, wird er nach dem Bürgerkrieg zur Identifika-
tionsfigur rechter White Supremacists. Von der Hochzeit des elevated carnival 
bis 2017 überblickt sein Abbild, eine riesige Herrschaftsfigur mit verschränkten 
Armen, den Norden von New Orleans und damit vor allem die schwarzen Back 
Streets. Dass inzwischen nur mehr der riesige, mit einer inneren Treppe ver-
sehene Sockel jene Gegend überragt, an der die Mardi Gras Parades vorbeizie-
hen, ist dem Protest von Take ’Em Down NOLA zu verdanken. Nur erweist sich 
die Demontage der Statue als unüberbietbarer Etappensieg gegen die revi-
sionistische Bezugnahme auf die Südstaatenarmee und die damit assoziierte 
nachträgliche Verteidigung weißer Vorherrschaft. Der Ikonoklasmus verselb-
ständigt sich, als das Jackson-Denkmal im French Quarter nicht ebenfalls zu 
Fall zu bringen ist, in einer für viele politische Auseinandersetzungen sympto-
matischen Weise; er beginnt, mögliche Allianzen zu sprengen.

Im Versuch, weiterhin mediale Aufmerksamkeit zu generieren, werden iko-
noklastische wie symbolpolitische Energien im Fahrwasser überkommener Res-
pektabilitätspolitiken der educated classes gegen den Karneval gerichtet. Dabei 
nimmt Take ’Em Down NOLA nicht die indianistischen, den kolonialen Sozio-

483	 Vgl. zur Geschichte des von Alexander Doyle gestalteten Denkmals, um die Jahrhun-
dertwende Versammlungsort für eine Lynchmeute, Gill, Lords of Misrule, 1997: 162.



199III. Jim Crow

zid verharmlosenden weißen Neureichen-Vereine wie die Krewe of Choctaw 
ins Visier oder die By-invitation-only-Bälle nach wie vor segregierter Karne-
vals-Parallelgesellschaften. Der semantischen Verschiebung von Jim Crow, 
der Transposition des Namens einer Figur »too slippery (…) to police«484 in die 
Bezeichnung eines apartheidähnlichen, binären Klassifikationssystems folgend, 
wird in einer Art referenziellem Kurzschluss 2019 stattdessen das Zulu-Black-
face zur zentralen kampagnenpolitischen Zielscheibe. Seinem Namen gemäß gilt 
Jim Crow, inzwischen auch Synonym für den gegenwärtigen rassistischen Poli-
zeiterror und die Massenverhaftungen schwarz rassifizierter junger Männer, als 
Beweis für den unmittelbaren Zusammenhang von heutiger struktureller Gewalt 
und dem karnevalesken Nachleben einer zu Zeiten der Plantagensklaverei eta-
blierten Darstellungsform.485 Hatte das Lee-Denkmal die unübersehbare, in den 
späten 1960er-Jahren, etwa zeitgleich mit den Forced Removals in Cape Town 
einsetzende Gentrification vor allem der schwarzen Back Street-Bevölkerung im 
Blick, wird Zulu nun als eine Art mobiles Denkmal der herrschenden Verhältnisse 
identifiziert. Adolph Reed Jr. kritisiert Take ’Em Down NOLA deshalb als race-
reductionist »neoliberal alternative to the left«; die repräsentationspolitische 
Anti-Zulu-Kampagne untergrabe ein historisches Verständnis von sich wandeln-
der gesellschaftlicher Ungleichheit und damit nicht zuletzt von gegenwärtigen 
klassenspezifischen Auseinandersetzungen:

The city is certainly a better place for being rid of those monuments, 
and having removed them from public display could be a step toward 
finally defeating the Lost Cause Heritage ideology that remains too 
useful a tool of the right for making class power invisible in both the 
past and the present. But, while the group’s efforts contributed appre-
ciably to pressing the issue and mobilizing some public support for 
removal, Take ’Em Down NOLA’s campaign also obscured class power, 
ironically in the same way as did the fin-de-siècle ruling class that 
erected the monuments. For Take ’Em Down NOLA and other anti
racist activists, the monuments’ significance is allegorical; they are 
icons representing an abstract, ultimately ontological white supre
macy that drives and reproduces racial inequality in the present as 
in the past. The monuments, that is, are props in the broader race-
reductionist discourse that analogizes contemporary inequality to Jim 
Crow or slavery.486 

484	 Lhamon, Jump Jim Crow, 2003: 23.
485	 Vgl. Alexander, New Jim Crow, 2012; Gilmore, Abolition Geography, 2022. 
486	 Reed, A., Antiracism, 2018: 106. Siehe auch Lott: »part of the tony disgust that grew 

up around minstrelsy was simply a revulsion against the popular« (Love and Theft, 



200 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Mit seiner Kritik an der afropessimistischen Perspektive der Aktivist:innen 
plädiert Reed dafür, rassistische Politiken zu historisieren und entsprechend 
differenzierend zu situieren. So verweist diese Kritik auch darauf, dass in der 
Anti-Zulu-Kampagne die Frage nach Gentrification fehlt — und damit auch 
die Frage, wer warum zu den Zulu Parades kommt.487 Der Protest gegen die 
vermeintliche Repräsentationsfunktion des Zulu-Blackface blendet mit Reed 
gelesen jene Leute aus, die jeweils nach dem Ende der direkt auf Zulu folgen-
den Rex Parade, mithin wenn Zulu allein in die Back Streets weiterzieht, die 
Straße übernehmen. Abseits des Elitenspektakels — dort, wo das Lee-Denkmal 
hinzublicken schien — wird die Parade immer noch und trotz der Absperrgitter 
zum Anlass, um in einer Weise zu feiern, die nicht als touristisches Event funk-
tioniert. Auf den überfüllten Gehwegen erinnert die Crowd an die frühere Ver-
sammlungsform und Funktion jener Mutual Aid Clubs und Burial Organizati-
ons, jener Selbsthilfegruppen, aus denen Zulu entstanden ist: an eine Art nach-
barschaftliches Grassroots-Sozialnetz für die von staatlicher Wohlfahrt Aus-
geschlossenen. Selbst wenn sich der Zulu Club von der fraternalen Meute zur 
patriarchalen Ersatz Royalty gewandelt haben mag — das begleitende kollektive 
Aufeinander-Bezugnehmen, Fortsetzung des Second Linings bei Begräbnis- 
wie Maskenzügen, bestimmt hier während der Parade die Straße.488 Die mehr 
und mehr von Gentrification betroffenen Neighborhoods zeugen an Mardi Gras 
trotz allem noch von jener historischen, politischen Umgebung, aus der Zulu 
hervorgegangen ist, um den Straßenkarneval zu Beginn des 20. Jahrhunderts 
für alle zu reklamieren. Der ambivalente Auftritt von Zulu wird hier zum Anlass, 
um auf den Straßen eine affektive Kraft freizusetzen, die dem exemplarisch 
skizzierten ideologiekritisch-bilderstürmerischem Furor mit seinem einfachen 
Repräsentationsverständnis entgeht. Gerade hier scheint anstatt der Schnitt-
stelle zum Elitenkarneval die mögliche Berührung mit anderen Auftrittsformen 

1993: 98); zur Kritik an »presentist views about minstrelsy, that have (…) polluted our 
understanding of the early period«, zudem Cockrell, Demons, 1997: xi. Auch in Südaf-
rika wird die Kritik am etwa zeitgleichen Ikonoklasmus des verwandten Rhodes Must 
Fall Movement laut; vgl. Mbembe, Closing Remarks, 2018.

487	 Zur Kritik am US-Exzeptionalismus afropessimistischer Perspektiven (etwa Wilder-
son III., Incognegro, 2015; Afropessimism, 2020) vgl. auch Thomas, Afro-Blue Notes, 
2018; siehe bereits Gilroy, Black Atlantic, 1995; Postcolonial Melancholia, 2005. Zur 
Kritik an der Mythisierung Afrikas siehe zudem Hartman: »it is absoluteley neces-
sary to demistify, displace, and weaken the concept of Africa in order to address the 
discontinuities of history and the complexity of cultural practice.« (Scenes of Subjec-
tion, 1997: 74)

488	 Zum Second Lining in New Orleans vgl. Michael P. Smith, Mardi Gras Indians, 1994; 
Regis, Blackness, 2001; Second Lines, 1999. Zur Kritik an royalisierten Herkunftsge-
schichten vgl. Hartman, Lose Your Mother, 2008: 46, 87.



201III. Jim Crow

des heterogenen Karnevals von Subalternen auch anderswo auf. In den Back 
Streets gerät die Frage nach transozeanischen Fluchtlinien in den Blick.

Der Zulu King sei am Tag nach Weihnachten von Cape Town aus losgefah-
ren, um nach New Orleans zu kommen, so ein Mardi Gras-Narrativ der 1930er-
Jahre. Die Erzählung scheint unter anderem die Geschichte des per Schiff aus 
Spanien nach Holland kommenden Zwarte Piet, des Blackface-Begleiters vom 
niederländischen Sinterklaas, zu kreolisieren und diese, in den südlichen Atlan-
tik transponiert, neu zu erzählen.489 Sie deutet damit aber auch auf entfernte, 
inzwischen transformierte Verwandtschaftsverhältnisse hin, die von erfunde-
nen Herkunftsgeschichten überlagert oder blockiert werden. Vermutlich gera-
ten transatlantisch geprägte, kreolisiert-karnevaleske Auftrittsformen nicht 
zuletzt über Schiffsleute von New Orleans in die Karibik und werden um 1900 
bis nach Cape Town getragen. Die beiden Hafenstädte, die eine an der Mün-
dung des Mississippi zum Golf von Mexiko, die andere am Kap gelegen, berüh-
ren jeweils den Atlantik und erweisen sich als verwandte Kontaktzonen. Von 

489	 Zur Figur des Zwarte Piet, die den niederländischen Nikolaus am 6. Dezember im 
Kolonialkostüm und traditionell in Blackface begleitet, vgl. Bal, Zwarte Piet’s Bal 
Masque, 1999: viii. Vgl. zum Narrativ der Schiffsreise der Zulus nach New Orleans 
McQueeney, Zulu, 2018: 146.

Abb. 46. Zulu Parade, Mardi Gras, Tremé, New Orleans, 2020. Foto: Evelyn Annuß.



202 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

der Familienähnlichkeit der beiden Städte zeugen schon die jeweiligen Kolo-
nialarchitekturen — etwa die Balkons der Bourbon und der Long Street, die 
den Anlaufstellen der Handelsrouten im 19. Jahrhundert gemäß mit industriell 
gefertigten Eisenverzierungen bestückt sind — der architektonischen Signa-
tur kolonialer Hafenstädte. Davon zeugen aber auch die kreolisierten Karne-
valsrepertoires, die sich im Kontext einer ersten massenkulturellen Globalisie-
rungswelle herausbilden und jeweils kontextspezifisch fortleben.490 McQuee-
neys vorher zitierter Beitrag über die transatlantische Zulu-Geschichte ruft, 
wider den Strich gelesen, die gegenhegemonialen performativen Übersetzun-
gen von Blackface auch im Kap-Karneval ins Gedächtnis und damit das Poten-
zial seines später eben nicht afrofolkloristischen, sondern ornamentalisierten 
Postapartheid-Nachlebens. Bislang sind die Versuche der heutigen Karnevals-
organisatoren von Cape Town, eine nachhaltige Beziehung zum Zulu Club her-
zustellen, allerdings weitgehend gescheitert. Die ähnlichen kreolisierten Über-
setzungspraktiken derer, die das Apartheidregime als Coloured klassifiziert, 
werden vom Zulu Club ebenso wie von Take ’Em Down NOLA nicht wahrge-
nommen. Bis dato zumindest werden die an Zulu ablesbaren transozeanischen 
Fluchtlinien in New Orleans von arbiträren genealogischen, authentifizieren-
den Herkunfts- und Verwandtschaftsnarrativen verdrängt. Entsprechend sind 
diese Narrative nicht nur mit Roach als Surrogation bestimmbar, sondern als 
Indikatoren bislang blockierter Allianznahmen.491

Oddkinships II (Krewe du Jieux, Krewe of Julu)

In New Orleans selbst lassen sich Bezugnahmen begrenzter Reichweite nach-
zeichnen, die das Potenzial neuer Solidarisierungen offenbaren. Mitte der 
1990er-Jahre transponiert die Krewe du Jieux das Zulu-Blackface in die Ver-
handlung antisemitischer Stereotype. Etablierte Zulu Club-Figuren wie der 
Witch Doctor werden in Rich Doctor etc. übersetzt.492 Die Krewe du Jieux recy-
celt alte Umzugswägen des Elitenkarnevals aus dem 19. Jahrhundert, der auch 

490	 Zur damaligen Globalisierung von Gastspielen vgl. Balme/Leonhardt, Introduction 
und Special Issue Theatrical Trade Routes in Journal of Global Theater History 1.1, 
2016.

491	 Zur Kritik am regionalgeschichtlichen Exzeptionalismus vgl. Adams/Sakakeeny, 
Remaking New Orleans, 2019, insbesondere die Einleitung: 1-32.

492	 Siehe https://www.krewedujieux.com/ (11. September 2024). Zum »zulu-esque cast 
of character« vgl. L. J. Goldstein: »We take these Jewish stereotypes that are thrown 
at us and we embrace them and roll around in them (…). Like a pig in the mud!« (www.
tabletmag.com/sections/news/articles/the-krewes-and-the-jews; 24. September 
2024).

https://www.krewedujieux.com/
https://www.tabletmag.com/sections/news/articles/the-krewes-and-the-jews
https://www.tabletmag.com/sections/news/articles/the-krewes-and-the-jews


203III. Jim Crow

Juden nicht zulässt, und redekoriert sie als »Ortho Ducks Floats« und derglei-
chen. Sich Fake-Nasen und an die Marx Brothers erinnernde Brillen aufset-
zend, tanzt diese Krewe mit Bagels an Halsketten zu Mardi Gras und zu jüdi-
schen Feiertagen durch die Straßen. Nach Hurricane Katrina tauchen die Leute 
aus ihrem Umfeld als wandering jieux zu Mardi Gras auf und adressieren die 
fehlende staatliche Hilfe für die obdachlos gewordene Bevölkerung von New 

Abb. 47. L. J. Goldstein und Mia Sarenna, Mardi Gras, New Orleans, 2020. L. J. Goldstein 
Private Collection (New Orleans).



204 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Orleans. Antisemitismus performativ parodierend, geht es also weniger um 
schlichte Dekonstruktion als darum, die Entleerung schwerer Zeichen im Wis-
sen um deren Resignifizierbarkeit zum Anlass bis dato unabsehbarer Bezug-
nahmen auf der Straße werden zu lassen. Später übernimmt die Krewe of Julu 
den Verweis auf die Zulu Parades.493 Die performativen Transpositionen dieser 
Parades durch temporär bestehende, eher lose Mardi Gras Clubs, die auf die 
Verwandtschaft antisemitischer und rassistischer Diskriminierung anspielen, 
sind Aufforderung an alle auf der Straße, die verirrten Referenzen zu entziffern 
und trotz allem gemeinsam lachend mit- oder hinterherzutanzen. Dieses ater-
ritoriale, mäandernde Dragging unterwandert den Versuch, Signifikanzen still-
zustellen. Es macht stattdessen auf die Potenzialität immer neuer Referenzbil-
dungen im gemeinsamen Auftreten aufmerksam. Mit Blick auf das Zulu-Zitat 
anderer Meuten erweist sich Mardi Gras hier als situierte Kontaktzone, die 
zerstreute, lose Versammlungsformen ermöglicht und zugleich die herrschen-
den Verhältnisse infrage stellt. 

Abb. 48. Krewe du Jieux: L. J. Goldstein, Valerie Minerva, White Boy Joe Stern, Mardi Gras 
2006, nach Hurricane Katrina. L. J. Goldstein Private Collection (New Orleans).

493	 Siehe https://www.youtube.com/watch?v=TxHR2uBnYro (11. September 2024).

https://www.youtube.com/watch?v=TxHR2uBnYro


205III. Jim Crow

Und das hat nachhaltige mikropolitische Effekte. 2005, als Hurricane Katrina 
New Orleans zerstört und die Leute von den Behörden in der sogenannten 
city that care forgot nicht versorgt werden, aktualisieren nicht zuletzt dieje-
nigen, die zuvor die Zulu-Auftrittsform entwendet haben, die Geschichte der 
Mutual Aid Clubs. Das erste Haus, das die Leute um Krewe du Jieux wieder auf-
bauen, ist Ronald Lewis’ kleines, im überfluteten 9th Ward jenseits der Innen-
stadt befindliches Privatmuseum House of Dance and Feathers: Es erzählt die 
Geschichte der Black Indians — nomadisierender schwarzer Männergruppen 
in Amerindian-Masken, als Geschichte eines kreolisierten, alles Erdenkliche 
zitierenden Mardi Gras.494 Abseits kommerzialisierter Elitenspektakel rufen 
die vom Karneval ausgehenden Beziehungsweisen und daraus entstandenen 
Netzwerke vor Ort praktische Formen des Solidarisierens hervor — der kollek-
tiven Selbsthilfe über unterschiedliche Maskenpraktiken und Neighborhoods 
hinweg.495 Lesbar werden sie durch die Persektivverschiebung vom Fokus auf 
Repräsentation und Ikonoklasmus hin zu jenen transversalen Beziehungswei-
sen, die dirty Dragging, unvorhersehbares mimetisches Bezugnehmen im per-
formativen Transponieren, eben auch ermöglicht.

Anders Indigenisieren (Black Indians)

»REIGN OF REX ENDS«, ist die Seite 7 in der Aschermittwochausgabe der 
Times Democrat vom 25. Februar 1903 überschrieben. Seit seiner Erfindung 
1872 regiert Rex als King Carnival — als weißes Gesicht des neuen, zunehmend 
auf Massentourismus ausgerichteten Mardi Gras nach der Niederlage im Bür-
gerkrieg. Die Schilderung des damals neureichen Eliten-Mardi Gras und seiner 
höfischen Spektakel in der Times Democrat dient der südstaatlichen Mythisie-
rung und stilisiert Konföderierte der Jim Crow-Ära zu »men who have gone 
forth to die for their country«.496 Bildpolitisch aber wird diese Schilderung 

494	 Vgl. Breunlin et al., House of Dance and Feathers, 2009. 
Im Unterschied zu First Nation oder Native American markiert Amerindian die 
Geschichte kolonialer Gewalt und entsprechender Zuschreibungen, anstatt Her-
kunft und Verwurzelung zu essenzialisieren und damit genealogischen Denkfiguren 
zu folgen, die ihrerseits kolonialen Ideologien geschuldet sind; siehe auch Erasmus, 
Who Was Here First?, 2020.

495	 Zur desaströsen Wiederaufbau-Politik vgl. Lipsitz, New Orleans in the World, 2011. 
Zur Kritik an der fehlenden Strukturkritik entsprechender volunteer activities nach 
Katrina vgl. allerdings Vincanne Adams, Neoliberal Futures, 2019. Zum Post-Katrina 
Mardi Gras vgl. Wade et al., Downtown Mardi Gras, 2019. Seitdem ziehen auch die 
Second Lines zunehmend heterogene Crowds an.

496	 So bereits mit Blick auf Comus zitiert (Times Democrat vom 25. Februar 1903).



206 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

merkwürdig kontrastiert durch die Eye Catcher eines neuen Mediums. Mithilfe 
der Grafik erhält der Titel »Reign of Rex Ends« eine andere Bedeutung. Denn 
die Bildgestaltung rahmt den Text mit Fotos vom Mardi Gras der Straße. Weder 
Rex noch Comus sind auf dieser Aschermittwochseite zu sehen. So stellt der 
von der Times Democrat ins Bild gesetzte Mardi Gras die Crowd Control durch 
den ›gehobenen Karneval‹ unter der Regie maskierter weißer Männer zumin-

Abb. 49. Times Democrat, 25. Februar 1903: 7. New Orleans Public Library. 



207III. Jim Crow

dest auf Seite 7 infrage. In einer ironischen referenziellen Verschiebung scheint 
die Überschrift weniger das Faschingsende als das Abdanken der High Society 
zu bezeichnen. 

Und in der Tat liefern heute Bilder nomadisierender Meuten, wie sie sich 
in der Jim Crow-Ära in den Back Streets herausbilden, die visuelle Signatur des 
Mardi Gras. Bislang werden die von der Times Democrat publizierten Fotos eher 
isoliert betrachtet; ich möchte sie zunächst als Konstellation zum Ausgangs-
punkt nehmen, um nach diesem anderen modernen Mardi Gras und seinem 
bildpolitischen Nachleben zu fragen. Vier Fotografien, jeweils mittig am Seiten-
rand platziert, druckt die Times Democrat ab: Das obere Bild ist mit »BAND OF 
MARDI GRAS INDIANS« betitelt, das untere mit »THE WHITE MONKEY WAS A 
FAVORITE COSTUME«. Links sieht man einen piratenartig kostümierten bär-
tigen Mann; darunter steht »THIS MAKE-UP CREATED A SENSATION«; rechts 
wiederum ist ein »TELLING TRIO OF CLOWNS« in harlekinesken Kostümen 
abgebildet, das an die von Joseph Grimaldi in London geprägte Tradition der 
Whiteface Clowns erinnert, der inversen Präfiguration von Blackface.497 Die 
Bildunterschriften der Times Democrat allerdings differenzieren nicht zwi-
schen der vertikalen Referenz auf den ›schwarzen‹ und der horizontalen Refe-
renz auf den ›weißen‹ Mardi Gras, die sich jeweils auf die abgebildeten Gesich-
ter projizieren ließe. Die Fotografien scheinen schlicht unterschiedliche Figu-
rationen kreolisiert-karnevalesker Unordnung in städtischer Umgebung zu 
versammeln: in der Vertikale über den Bildrand hinaus erweiterbare Meuten, in 
der Horizontale einen Piraten und drei Clowns als quasi transozeanisch-noma-
dische Figuren. Die Bilder inszenieren den Straßenkarneval in unterschiedli-
chen Auftrittsformen als kollektive Angelegenheit ohne Rampe. 

Dabei ist den Meutenbildern in der Vertikale jeweils eine Art Punctum 
merkwürdig einmontiert, das gewissermaßen die Grenze zwischen On and 
Off durcheinanderbringt und auf die Vernetzung dieser Auftrittsformen ver-
weist:498 Der »BAND OF MARDI GRAS INDIANS« ist in der linken unteren Ecke 

497	 Zu Grimaldi, der sowohl den Whiteface Clown prägt als auch als Female Imperso-
nator auftritt, vgl. Gibbs, Temple of Liberty, 2014: 130. Zur ruralen, mit der Figur des 
Arlecchino korrespondierenden Etymologie des Clowns vgl. Linebaugh/Rediker, 
Hydra, 2000: 333.

498	 Vgl. zum relationalen Verhältnis von An- und Abwesendem Menkes Beiträge zur Auf-
trittsforschung, hier mit Blick auf das Guckkastentheater: ON/OFF, 2014; »im auf-
treten«, 2016. Zum ›bestechenden‹ Punctum vgl. Barthes, Die helle Kammer, 1985: 
33-36; zu dessen »Fähigkeit, Metonymien zuzulassen«, siehe auch Wolf, »Das, was 
ich sehe«, 2002: 99. Vgl. zur Kritik an Barthes’ partikularistischen Bildlektüren aller-
dings Moten, In the Break 2003: 208 — hier im Verweis auf Barthes’ Kommentar zum 
Foto des vom Klan-Umfeld ermordeten Emmett Till (Barthes, »The Great Family of 
Man«, 1972: 101). 



208 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

eine pierrotartige, weiß gekleidete Figur mit einer die Nase verlängernden 
Halbmaske, den WHITE MONKEYS mit ihren starren dunklen Masken ein Paar 
mit weißen Gesichtsschleiern und wallenden Kostümen an der rechten Seite 
einmontiert. Die Bilder in den Bildern scheinen die Fluchtlinien zwischen den 
verschiedenen Fotografien zu akzentuieren und das Changieren zwischen An- 
und Abwesenheit in die Darstellung einzutragen. Diese Bildrhetorik ließe sich 
lesen, als würde die von den hegemonialen Spektakeln ausgeblendete, hydraar-
tige Geschichte des »aesthetic commoning«499 im Straßenkarneval erinnerbar 
gehalten, die Betitelung der Seite, als könne diese Geschichte nach der ›Herr-
schaft von Rex‹ fortwirken.

Demgegenüber scheint der Text die grafische Montage dem hegemonia-
len Lachen preiszugeben, wie sich auf die »BAND OF MARDI GRAS INDIANS« 
Bezug nehmend zeigen lässt. Die Seite greift einen weiteren Artikel, MIRTH 
REACHES CLIMAX, von Seite 3 wieder auf. Unter der Subüberschrift Maskers 
Throng Streets. Fantastically Dressed Bands Cut Up Queer Antics karnevalisiert 
die Times Democrat die visuell aufgerufenen Referenzen und trägt hierzu den 
politischen Hintergrund ins Lektüreangebot des Bildes ein. Darin wird das Aus-
sterben der ›Indians‹ beklagt und so das Foto mit jener Trope kurzgeschlossen, 
die an die soziozidalen Removals östlich des Mississippi in den 1830er-Jahren 
erinnert.500 

From early morning until late in the afternnon happy maskers thronged 
the streets and kept the spectators amused by their queer antics. (…) 
However as pleasant as was the day and as funny as were the maskers, 
they could not make up for what they were lacking in numbers. (…) 
The Indians in particular, who have heretofore been numerous, and 
who have gone through the streets in war paint, seemingly on the war-
path, were lacking in numbers. There were a few, but very few. It must 
be that they have changed their camps, or that they can find no more 
stones out of which to make javellas, or that their bow and arrow have 
been broken.
It is not likely that they have gone to another city, because New 
Orleans is the only Carnival city in the Union where they can be appre-
ciated. Let them bring back their wigwams, and their squaws and their 
pappooses. Let them wage again their merry war of mirth.501 

499	 So im transatlantischen Zusammenhang Dillon, New World Drama, 2014: 18.
500	 Zu den ›Indian Removals‹ und der soziozidalen Siedlungspolitik vgl. Bowes, Land Too 

Good, 2016.
501	 Times Democrat vom 25. Februar 1903: 7. 



209III. Jim Crow

Der Mardi Gras-Artikel über den angeblichen Niedergang der Indians spielt 
sowohl auf Zwangsmigration und Soziozid als auch auf zeitgenössische puri-
tanische Anti-Masking Laws andernorts an. So scheinen zugleich die gewalt-
förmigen politischen Verhältnisse auf, die über diese Maske verhandelt wer-
den, als auch ihr Bezug zum Karneval, der von der montierten Pappnasenfigur 
wie eine Art Punctum in das Bild eingetragen ist. Die Funktion stereotyper Bil-
der von nordstaatlichen Plains Indians, an die das Foto aus der Times Demo-
crat entfernt erinnert, ist vielfältig. Entsprechende Amerindian-Masken wer-
den von der Boston Tea Party, dem Aufstand amerikanischer Siedler gegen die 
britische Kolonialpolitik 1773, über anti-rent protests im 19. Jahrhundert bis hin 
zum schamanistisch-hippiesken Eskapismus im 20. Jahrhundert für alle mögli-
chen Zwecke mobilisiert, die mit den Dargestellten kaum etwas zu tun haben.502 
Diese »Indianization of misrule«,503 so Philip J. Deloria in seinem Buch Playing 
Indian, sei Refiguration ›wilder Männer‹, wie man sie aus europäisch-maskuli-
nistischen Maskentraditionen kenne. Die Transposition alteuropäischer Männ-
lichkeitsrituale in den US-amerikanischen Kontext und deren indianistische 
Bebilderung liest er vor allem im Kontext des Aufstands für eine neue, gleich-
wohl rassistische Ordnung, mithin als eine Art fortgesetzte Minstrelsy: 

Rough music groups acted to reinforce traditional, customary social 
orders, not to play on the edges of revolution. (…) Old World misrule 
rituals remained in the customary repertoire of many colonists. 
Periodically rejuvenated by arriving immigrants, they could be acti-
vated and reshaped according to the needs of specific local groups.504 

Im Zuge der US-amerikanischen Unabhängigkeit wird Indianness sowohl zum 
Zeichen eines vermeintlich absoluten Neuanfangs als auch zur Projektions-
fläche im Zuge kapitalistischer Industrialisierung unter rassistischen Vorzei-

502	 Vgl. Deloria, Playing Indian, 2022: 28. Zur Spezifik des deutschen Indianismus siehe 
das Kapitel »Winnetou’s Grandchildren« in Sieg, Ethnic Drag, 2009: 115-150; zu des-
sen Ambivalenz Balzer, Ethik der Appropriation, 2022; mit Blick auf die österreichi-
sche Tresterer-Figur Kleindorfer-Marx, Jetzt kommen gar Indianer, 2018. Linebaugh 
und Rediker verweisen demgegenüber für das 17. Jahrhundert auch auf eine andere 
Form des going native in den Amerikas: »In search of food and a way of life that many 
apparently found congenial, a steady stream of English settlers opted to become 
›white Indians,‹ ›red Englishmen,‹ or — since racial categories were as yet unformed 
— Anglo-Powhatans.« (Hydra, 2000: 34)

503	 Deloria, Playing Indian, 2022: 25. Das translokale Widerstandspotenzial unterstreicht 
wiederum Wynter mit Blick auf die Kolonisierten »co-identifying themselves, trans-
ethnically, as, self-definingly, Indians«. (Wynter, »1492«, 1995: 41)

504	 Deloria, Playing Indian, 2022: 24.



210 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

chen.505 Wie der frühe Einsatz von Blackface als Maske der Tramp-Persona in 
den 1830er-Jahren, so bedient die Amerindian-Figur das genuin zeitgenössische 
Bedürfnis nach einem vormodernen, nichturbanen elsewhere. Anders als die 
im zweiten Kapitel diskutierte Vorstellung Benjamins vom neuen Barbarentum 
oder Kafkas Indianer-Werden, deren Ausgangspunkt jeweils Film und Massen-
kultur sind, dient die indianisierte Figur hier eher als hegemoniales Instrument 
exotistischer ›Selbstindigenisierung‹. Voraussetzung dieser Projektion ist die 
Absenz der Dargestellten — deren Vertreibung, deren Vernichtung und die Ver-
leugnung der Überlebenden in einer sich nach dem Bürgerkrieg auch in New 
Orleans durchsetzenden Segregationsordnung. In diesem obszönen Sinn wird 
auch die bereits um 1900 kulturalistisch besetzte Figur des ›vanishing Indian‹ 
gewissermaßen als koloniale Beute mitgeschleppt: als Maske der Revolte. 

Abb. 50. Band of Mardi Gras Indians, Times Democrat, 25. Februar 1903: 7 (Ausschnitt). 
New Orleans Public Library.

505	 Vgl. Deloria, Playing Indian, 2022: 180. 



211III. Jim Crow

Im Karneval aber gewinnt diese Figur so ein unvorhersehbares Nachleben — 
und darauf macht die Times Democrat mit ihrem Kommentar gegen den Strich 
gelesen aufmerksam. Mardi Gras nämlich wird auch für diejenigen zur Plattform 
performativer Mimesis an das aufgerufene revolutionäre Unabhängigkeitsver-
sprechen, die nach dem Scheitern der Reconstruction vom öffentlichen Leben 
wieder zunehmend ausgeschlossen werden. Playing Indian resoniert mit der Auf-
trittsform jener anderen politischen Verlierer, deren gesellschaftliche Teilhabe 
trotz des Siegs der Union und trotz der Abolition durch Jim Crow Laws sukzessive 
verunmöglicht wird. Die Indians werden für die Leute der Back Streets, den Atjas 
aus den Townships von Cape Town verwandt, in der Tat zur kreolisierten Maske 
der Revolte und damit eines imaginierten anderen ›stadtindianischen‹ Lebens.506 

Und genau in diesem Zusammenhang steht das Bild der »BAND OF MARDI 
GRAS INDIANS«: dem ersten bekannten Fotodokument einer Form von 
Masking, die inzwischen das Image des Mardi Gras von New Orleans maßgeb-
lich bestimmt. Von der Forschung wird das Pressefoto aus der Times Democrat 
oft als Quelle verwendet, um die Genealogie der in New Orleans so genannten 
Black Indians zu untersuchen. Demgegenüber möchte ich danach fragen, was 
deren Auftrittsform an diskursiven und affektiven Besetzungen mitschleppt 
und inwiefern sie ihrer neokolonialen Aneignung doch widerstreitet. 

Als straßenkarnevaleske, nomadisierende Meutenfigur tauchen die Indians, 
so Kim Vaz-Deville, nach dem Scheitern der Reconstruction, während der Jim 
Crow-Ära, im modernen Mardi Gras auf.507 Sie verweigern sich der Transforma-
tion des Karnevals in prozessionsartige, geordnete Umzüge und ziehen nach 
ihren eigenen Gesetzen unsichtbare Grenzen überschreitend durch die segre-
gierten Straßen. Elizabeth Maddock Dillons Auseinandersetzung mit transat-
lantischen performative commons aufgreifend, ließe sich ihr kreolisiertes Zitat 
der Indigenitätsfigur lesen als »a performative intellectual act: one that made 
the commons thinkable in both aesthetic and political terms«.508

506	 Zu den heute sogenannten Black Indians vgl. Breunlin, Fire in the Hole,2018; Breunlin 
et al., House of Dance and Feathers, 2009; Dewulf, From the Kingdom, 2017; Godet, 
»Playing with Race«, 2016: 264-269, La recherche, 2022; Lief/McCusker, Jockomo, 
2019; Musée du quai Branly — Jacques Chirac, Black Indians, 2022, darin zum For-
schungsüberblick v. a. Godet, La recherche, 2022; Vaz-Deville, Les Black Masking 
Indians, 2022; Smith, M., Mardi Gras Indians, 1994.

507	 Vgl. Vaz-Deville, Les Black Masking Indians, 2022. Playing Indian gehört im 19. Jahr-
hundert zum lokalen Mardi Gras von New Orleans, wie die historischen Quellen zei-
gen. In den 1830er-Jahren treten Indians im Straßenkarneval neben Harlekin- und 
Türken-Figuren in Erscheinung, so Lief in Lief/McCusker im Rekurs auf historische 
Quellen (Jockomo, 2019, hier: 84).

508	 Dillon, New World Drama, 2014: 214, siehe auch: 204-205.



212 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Die ersten Quellen weisen die Erscheinungsform der heute sogenannten 
Black Indians als Männerangelegenheit aus: 1895, acht Jahre vor der Veröffentli-
chung des Indian-Fotos in der Times Democrat, geraten »a band of hostile Indians« 
und »some white maskers« so aneinander, dass sie namentlich überliefert werden. 
»On closer examination the Indians were discovered to be colored men«,509 so die 
Daily Picayune vom 27. Februar. Shane Lief und John McCusker lesen das in ihrem 
Buch Jockomo als »perhaps the earliest definitive news citation of a group of black 
men dressed as Indians in New Orleans on Mardi Gras«.510 Wie sie zeigen, handelt 
es sich um einen Veteranen und um Söhne ehemaliger Soldaten des Corps d’Afri-
que in der nordstaatlichen Union Army, von dem viele während der Reconstruc-
tion politisch tätig sind.511 In der Jim Crow-Ära aus dem öffentlichen Leben ver-
drängt, der Bürgerrechte und öffentlicher Ämter wieder beraubt, nutzen schwarze 
Veteranen, ihre Nachkommen im Schlepptau, den Karneval dazu, durch die Stra-
ßen von New Orleans zu ziehen und die Stadt zu reterritorialisieren: »rechannel
ing their shared experiences as actual warriors into a Carnival identity«512 — so der 
Vorschlag in Jockomo. Gegen die Times Democrat gewendet, handelt es sich also 
um »men who have gone forth to fight« for their freedom. Mardi Gras gerät zum 
Refugium, um schwarze militante Männlichkeit neu zu erfinden. Entfernt mag 
das auch an Kafkas Wunsch, Indianer zu werden erinnern. Die Auftrittsform der 
Indians aber steht wie die von Zulu im Kontext einer spezifischen politischen Ent-
wicklung, in der Underground-Formen der Selbstorganisation entstehen, Mutual 
Aid Clubs gegründet — und untereinander auch territoriale Ersatzkämpfe ausge-
tragen werden.513 Anders als im zuvor skizzierten Reenactment der Slave Revolt 
von 1811 aus dem Umfeld von Take ’Em Down NOLA wird diese Gegenwehr in eine 
Form des nomadisierenden, kreolisierten ›Indianer-Werdens‹ übersetzt, das sich 
hegemonialen Darstellungsformen zu entziehen versucht. Am Elitenkarneval vor-
bei antworten die sich in unterschiedlichen Tribes organisierenden Black Indians 
auf die politische Niederlage mit dem Aufbau paralleler Strukturen, mit kreolisier-
ten Figurationen und Sounds.514 Nach dem Ende der Reconstruction erinnern sie 
so auch an die Geschichte der Gegenwehr gegen das Plantagensystem.

509	 Daily Picayune vom 27. Februar 1895; zit. n. Lief/McCusker, Jockomo, 2019: 75.
510	 Lief/McCusker, Jockomo, 2019: 75-76.
511	 Vgl. Lief/McCusker, Jockomo, 2019: 97-99. 
512	 Lief/McCusker, Jockomo, 2019: 104.
513	 Zum entsprechend erweiterten Verständnis von Abolition siehe Gilmore, Abolition 

Geography, 2022. Zum Fortleben der Versklavung in der Segregation siehe auch 
Hartman: »The plantation was not abolished, but transformed (…) extending the 
color line that defined urban space, reproducing the disavowed apartheid of every-
day life.« (Anarchy, 2018: 476)

514	 Zu Politiken des Rückzugs als Nachleben der Marronage vgl. Harney/Moten, Under-
commons, 2016. 1781 ist bereits ein Verbot von Federn dokumentiert, das sich ver-



213III. Jim Crow

Madi cu defio, en dans dey, end dans day
Madi cu defio, en dans dey, end dans day
We are the Indians, Indians, Indians of the nation
The wild, wild creation
We won’t bow down (We won’t bow down)
Down on the ground (On that dirty ground)
Oh how I love to hear him call Indian Red
I’ve got a Big Chief, Big Chief, Big Chief of the Nation
The wild, wild creation
He won’t bow down (We won’t bow down)
Down on the ground (On that dirty ground)
Oh how I love to hear him call Indian Red515

Indian Red dient inzwischen dem akustischen Branding der Stadt; über Plat-
tenaufnahmen, Konzerte und das Jazz Fest ist der Song, der die stundenlan-
gen Practices des Indian-Repertoires vor Mardi Gras rahmt, auch Teil der 
globalisierten Massenkultur. Zugleich aber verweist er sowohl auf die lokale 
Geschichte der Maroons, die vor der Plantokratie flüchten, sich in die Land-
schaft zurückziehen und dort eigene Gesellschaften aufbauen, als auch auf die 
Geschichte der Black Indians unter Jim Crow.516 Heute müssen viele Tribes zu 
Mardi Gras aus anderen Stadtteilen in ihre frühere, inzwischen gentrifizierte 
Neighborhood mit U-Hauls anreisen, um sich vom Big Chief bis zum vortan-
zenden Spy Boy nach paramilitärischen Rängen organisiert, die Straße zu neh-
men. Dadurch hat Indian Red — von der Weigerung, sich zu unterwerfen, han-
delnd — inzwischen noch eine neue Bedeutung. 

mutlich gegen Vorformen dieser Practices richtet; vgl. Gill, Lords of Misrule, 1997: 30.
515	 Zit. n. Shane/McCusker, Jockomo, 2019: 10; vgl. zur Geschichte von Indian Red, des-

sen Komposition im frühen 20. Jahrhundert dem Big Chief der Creole Wild West 
Eugene Honore zugeschrieben wird, zudem Appendix II: 134-136. Zu Indian Red vgl. 
bereits Lipsitz, Mardi Gras Indians, 1988: 108. Dewulf wiederum führt Indian Red vom 
Spanischen aus auf ein Schlachtlied schwarzer Bruderschaften zurück, From Moors 
to Indians, 2015: 38-39.

516	 Maroons leitet sich vom spanischen cimarrón, verwildert, ab und bezeichnet die-
jenigen, die sich der kolonialen Herrschaft durch die Bildung kreolisierter fugitive 
communities entziehen; zur Interdependenz von Kreolisierung und marronages vgl. 
Martin, D. C., Jazz, 2008: 111; zur Umwertung des zunächst kolonial-rassistischen 
Begriffs vgl. Därmann, Undienlichkeit, 2020: 27. Michael P. Smith liest die Indians als 
»contemporary urban maroons« (Mardi Gras Indians, 1994: 13). »Madi cu defio« kreo-
lisiert denn auch offenbar »M’allé couri dans deser« und wäre übersetzbar mit »I am 
going into the wilderness«; siehe Cable, Creole Slave Songs, 1886: 820; vgl. hierzu 
Kein, Creole, 2000: 124. Indian Red handelt so gelesen davon, sich in die Landschaft 
zurückzuziehen und sich nicht zu unterwerfen.



214 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Abb. 51. Allison Tootie Montana, Big Chief der Yellow Pocahontas, 1991. The Michael P. 
Smith Collection. The Historical New Orleans Collection (THNOC 2007.0103.2.122). Foto: 
Michael P. Smith. 



215III. Jim Crow

Anders als auf dem eingangs beschriebenen historischen Foto erscheinen die 
Black Indians heute in raumgreifenden Federkleidern mit handgemachten Per-
lenstickereien, die den ganzen Körper umfassen, weitaus spektakulärer sind 
als die höfischen Inszenierungen der Eliten und unwillkürlich ein wenig an 
Revueausstattungen erinnern. Entfernt ruft ihre Auftrittsform auch die Über-
setzung von Blackface in den ganzen Kopf bedeckende, ornamentale Glitzer-
masken ins Gedächtnis, die den Karneval von Cape Town kennzeichnet; denn 
die in monatelanger Handarbeit entstehenden Suits akzentuieren die Relation 
zur Umgebung und den Mittanzenden, indem sie, den jeweiligen Rängen ent-
sprechend gestaltet, auch farblich die Zugehörigkeit zu einem der Tribes sicht-
bar machen. Als nomadisierende, für Außenstehende unvorhersehbar auf- und 
abtauchende Meuten sind sie dem frühen Zulu Club verwandt, gehen aber nicht 
in den elevated carnival ein. Jahrzehntelang sind sie mit rassistischer Polizeige-
walt und Gentrification konfrontiert.517 Wo etwa inzwischen der planierte Louis 
Armstrong Park den Congo Square — den früheren Versammlungsort von Amer
indians und Versklavten — ersetzt und die Interstate 10 seit Ende der 1960er-
Jahre mitten durch die früheren Back Streets schneidet, werden während der 
Karnevalszeit in kleinen Bars monatelang die Beziehungen der Leute aktuali-
siert: durch Practices des kreolisierten Bewegungs- und Soundrepertoires, in 
Mock War Dances, über Calls and Responses und nicht zuletzt über Indian Red. 
An Mardi Gras und in der St. Joseph’s Night nach Aschermittwoch treffen die 
Tribes dann auf den Straßen aufeinander und versammeln sich wie moderne 
Maroons irgendwann im ›echo-space‹518 unter der I-10. 

Nun werden den New Orleans Indians den jeweiligen Diskurskonjunktu-
ren entsprechende, wandelnde Herkunftsgeschichten zugeschrieben: In den 
1970er-Jahren interpretiert Michael P. Smith ihr Auftauchen um 1900 als zeit-
genössisches popkulturelles Zitat der Werbeparaden von Buffalo Bill Shows, 
die damals durch New Orleans ziehen; vermutlich haben diese Shows auch bei 
den Tresterern im österreichischen Pinzgau mit ihrem indianistisch erschei-
nenden Kopfschmuck unvorhersehbare Spuren hinterlassen …519 Smith, der die 
erste substanzielle Bildsammlung der Indians produziert, erinnert zudem an 
den Einsatz der schwarzen Buffalo Soldiers nach dem Civil War gegen Amer
indians. In seinen frühen Texten liest er die Auftrittsform der Black Indians 

517	 Zur Darstellung von Tremé, Karneval und Stadtpolitik siehe auch David Simons und 
Eric Overmyers HBO-Serie Tremé (2010-2013); vgl. hierzu Godet, Multiple Represen-
tations, 2017. Zur Gentrification von Tremé und zu den Auswirkungen der Interstate 
10 auf das Epizentrum des Back Street Mardi Gras um Claiborne Avenue vgl. Vaz-
Devilles Einleitung zu Walking Raddy, 2018, hier: xiv; »Iconic«, 2018: 149. 

518	 Siehe Carrico, »Miss Antoinette K-Doe«, 2018: 209. 
519	 Vgl. Kleindorfer-Marx, Jetzt kommen gar Indianer, 2018. 



216 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

als Mimikry an militärische Gegner in einem komplizierten kolonialen Gefü-
ge.520 Damit spricht er die Funktion mimetischer Praktiken an, fluide Allian-
zen, Feindschaften, aber auch Formen der Komplizität zu verhandeln. Dem-
gegenüber akzentuiert Maurice M. Martinez in seinem Film The Black Indians 
of New Orleans von 1976, in dem das Foto von 1903 bereits auftaucht, den Bezug 
auf Maroon Communities, in denen Amerindians und afroamerikanische fugi-
tive slaves zusammenleben. Martinez versteht diese Form von ›ethnic Drag‹ als 
Demonstration politischer Solidarität und macht auf hinter die Jim Crow-Ära 
zurückgehende familiäre Verbindungen zwischen Versklavten und Amerindi-
ans aufmerksam, auch wenn die Suits — zunächst als visuelles Zitat der Plains 
Indians erscheinend — gerade keine lokale Erscheinungsform des Autochtho-
nen repräsentieren. 

Während Deloria die Figur der Indigenen in der hegemonialen Kultur als 
Transfiguration ›wilder Männer‹ wie der Perchten liest, spielen zunehmend 
afrozentrische Herkunftsnarrative, etwa Verweise auf westafrikanische Hand-
werkskunst durch Tribes wie Fi Yi Yi um den bis 2024 als Big Chief auftre-

520	 Vgl. zu den Buffalo Soldiers Smith, M., Mardi Gras Indians, 1994: 95. Der Nachlass von 
Michael P. Smith befindet sich in der Historical New Orleans Collection (THNOC). 
Zur Buffalo Bill Show vgl. Gill, Lords of Misrule, 1997: 140; Lief/McCusker, Jockomo, 
2019: 69-72; Lipsitz, Mardi Gras Indians, 1988: 104. 

Abb. 52. Second Big Chief Jeremy Stevenson, Monogram Hunters, meeting Big Chief 
Corey Rayford, Black Feathers. Mardi Gras Practice, First and Last Stop Bar, Tremé, New 
Orleans, 2019. Foto: Ryan Hodgson Rigsbee. 



217III. Jim Crow

tenden Victor Harris, eine Rolle.521 Die Personifikation der Revolte gewinnt im 
afrozentrischen Rekurs auf dieses Anderswo eine neue Funktion: die Funktion, 
eine eigene Geschichte zu reklamieren.522 Nicht zuletzt die freilich erfunde-
nen Traditionen vermeintlich immer gleicher elitärer Old Liners wie Comus & 

521	 Vgl. zu Fi Yi Yi Breunlin, Fire in the Hole,2018; Bourget, Victor Harris, 2022. Zur Kor-
respondenz mit Yoruba-Traditionen vgl. Joubert, Igba ayé, 2022. Zur Kritik an anti-
modernen afrozentrischen Kommodifizierungen von Identität im Kontext von New 
Orleans und entsprechenden Fetischisierungen des vermeintlich Authentischen 
siehe auch die Einleitung von Adams/Sakakeeny: »All that makes New Orleans 
worthy of value and preservation is in its oppositionality to national values of pro
gress and modernism. This antimodernism can become uneasily equated with racial 
primitivism, as when the performance traditions of black New Orleanians are por-
trayed solely as vestiges from an African past rather than complex and cosmopolitan 
cultural formations (…). An oddly Volksgemeinschaft island of twenty-first-century 
social analysis, New Orleans continues to generate research that fetishizes collec-
tive meanings and the bonds of sociability as truly organic.« (Remaking New Orleans, 
2019: 5) 

522	 »Afrika« spiele in den USA »die Rolle einer plastischen, nahezu poetisch-mythischen 
Kraft (…), die ständig auf ein ›zuvor‹ (die Zeit der Erniedrigung) verweisen« würde, 
so Mbembe, Kritik, 2014: 59.

Abb. 53. Spy Boys, Meeting of the Tribes, Mardi Gras, Tremé, I-10 Bridge. New Orleans, 
2020. Foto: Evelyn Annuß. 



218 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Co. produzieren genealogische Anrufungen, die die Verflechtungsgeschichten 
und komplizierten performativen Transpositionen mimetischer Formen viel-
leicht eher verstellen. Das Bedürfnis danach, afrikanische Wurzeln auszuma-
chen aber birgt möglicherweise gerade angesichts gegenwärtiger Branding-
Erfordernisse auch eine Gefahr.

Denn im Zuge der Neokolonialisierung zeitgenössischer Dekolonisie-
rungsdiskurse523 werden die Indians heute durch ihre globale Musealisierung 
bedroht. Das möchte ich an der europäischen Rezeption zur Diskussion stellen. 
Während den Indians in den USA über Social Media inzwischen manchmal kul-
turelle Aneignung unterstellt wird, kaufen renommierte europäische Museen 
ihre spektakulärsten Suits zu hohen Summen als Ausstellungsexponate. Diese 
Suits, die im Kontext von Mardi Gras jedes Jahr neu designt werden und bislang 
vor allem in kleinen Community-Sammlungen wie dem von Sylvester Francis 
gegründeten und kuratierten Backstreet Cultural Museum oder dem House of 
Dance and Feathers von Ronald Lewis zu sehen sind,524 gewinnen so eine neue 
ökonomische Funktion. Das geht nicht nur mit internen Konkurrenzen einher, 
sondern auch mit sich wandelnden Zuschreibungen.

Was zunächst als überfällige globale Anerkennung erscheint, reißt die 
Auftrittsform der Indians potenziell aus ihrem Zusammenhang und verän-
dert — nicht zuletzt durch Copyrightfragen — die Beziehungsweisen innerhalb 
der Tribes. Manchmal spärlich recherchiert, werden ihre performativen Kul-
turtechniken inzwischen anderswo mit romantisierenden Vorstellungen von 
dekolonialem Widerstand aufgeladen, ohne dass die spezifische Situierung die-
ser Auftrittsform und ihres Repertoires noch eine Rolle spielen würde. Dabei 
werden etwa einzelne Artefakte, Patches genannte Suit-Segmente, den Aus-
stellungsgesetzmäßigkeiten autonomer Kunst unterworfen und entsprechend 
wie Plastiken an die Wand gehängt.525 Der lokale Straßenkarneval jedenfalls 
scheint im internationalen Museumsbusiness angekommen und das Zitat der 
Revoltenfigur dem transkontinentalen Kulturbetrieb einverleibt. »Mardi Gras 
Indian performances are no longer restricted to the peripheral areas of New 
Orleans and have moved to the world of museums and jazz festival perfor-
mances«,526 befindet bereits 2017 Aurélie Godet. Die den Indians zugeschrie-

523	 Zur Kritik vgl. Táíwò, Against Decolonization, 2022.
524	 Siehe https://www.backstreetmuseum.org/sylvester; http://houseofdanceandfeath-

ers.org/ (24. September 2024).
525	 Vgl. etwa den Umgang mit perlenbestickten Patches eines Black Indian Suits von 

Demond Melancon im Rahmen der Eröffnungsausstellung des Berliner Hauses der 
Kulturen der Welt unter der Leitung von Bonaventure Soh Bejeng Ndikung: siehe 
Casimir et al., O Quilombismo, 2023: 98-99.

526	 Godet, Multiple Representations, 2017: 230-231.

https://www.backstreetmuseum.org/sylvester
http://houseofdanceandfeathers.org/
http://houseofdanceandfeathers.org/


219III. Jim Crow

bene Authentizität unterbestimme das kommerzielle Moment und ihre Funk-
tion als ›real back stage‹ im Kontext des zeitgenössischen City Marketing. Mit 
der Ankunft in europäischen Museen geraten die Indians in den Kontext elfen-
beinturmgeprägter Dekolonisierungsversuche, die paradoxerweise den lokalen 
Handlungsspielraum der Indians — die Meetings of the Tribes auf der Straße — 
eher verstellen als erhellen.

Black Indians de la Nouvelle-Orléans, so der Titel einer aufwändig recher-
chierten Ausstellung von 2022 mit begleitender Konferenz am Musée du 
quai Branly — Jacques Chirac, der Pariser ethnologischen Sammlung mit 
staatstragendem Namen. In der Innenstadt sieht man riesige Werbeplakate mit 

Abb. 54. Black Indians de la Nouvelle-Orléans, Musée du Quai Branly — Jacques Chirac, 
Paris, 2022.



220 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

einem namenlosen Indian, der breitbeinig auf den Stufen vor einem für New 
Orleans typischen Holzhaus posiert.527 Anstelle der durch die Straßen tanzen-
den Leute tritt hier die exemplarische und im Bild petrifizierte Darstellung — 
ein Porträt, das auch als Katalogcover fungiert. Das Moment der kollektiven 
Bewegung fehlt in dieser Bilddramaturgie. Die Tür im Hintergrund ist offenbar 
mit einer weiß übermalten Spanplatte verschlossen und korrespondiert farb-
lich mit der Erscheinung im Federschmuck und ihrem hell geschminkten, in die 
Kamera blickenden Gesicht — der Mund ist von einer Halbmaske verdeckt, als 
würde das Bild die Stummheit des Dargestellten illustrieren. Das Gesicht tritt 
im türkisen Federschmuck und dem in Brauntönen, unterschiedliche Zeichen 
mit ungesicherter Signifikanz versammelnden, bestickten Indian Suit zurück. 
So unterstreicht das Werbeplakat, dass es hier letztlich um ein kuratiertes 
Ensemble geht, das zunächst einmal gängige New Orleans-Assoziationen ins 
Spiel bringt. Voodoo-Klischees aufrufend, ist die eine Hand auf einen Schä-
del gestützt, der an einem Holzstab befestigt ist. Mystic Medicine Man, »Love 
Medicine«, ist das Bild von Danielle C. Miles im Katalog enigmatisch betitelt — 
entfernt auch die Mistick Krewe of Comus ins Gedächtnis rufend. Der Titel sig-
nalisiert nicht zuletzt den fotografischen Kunstanspruch, die Kuratierung des 
Abgebildeten für einen globalisierten Markt, und kommt ohne den Verweis auf 
die Zugehörigkeit zu einem bestimmten Tribe aus. Dieses Framing ist para-
digmatisch für den gegenwärtigen Shift der Mardi Gras-Rezeption. Es macht 
die Indians zum Objekt eines anderen Darstellungsregimes und unterwirft ihre 
Vergegenwärtigung den heutigen Gesetzmäßigkeiten des Museums.

In Paris kommt der Ausstellung im Zuge gegenwärtiger Dekolonisierungs-
forderungen und des rapiden Einflussverlusts von Frankreich als ehemali-
ger Kolonialmacht auf dem afrikanischen Kontinent eine besondere politi-
sche Funktion zu, die mit New Orleans und dessen französischer Kolonialge-
schichte nur entfernt zu tun hat.528 Zwar historisiert das Musée du quai Branly 
die Indians durchaus im Kontext der Middle Passage, des Klanterrors und ras-
sistischer Minstrelsy;529 aber die Ausstellung fragt weniger nach dem konkreten 
Wandel politischer und gesellschaftlicher Handlungsräume — weder in der Jim 

527	 Siehe https://www.quaibranly.fr/en/exhibitions-and-events/at-the-museum/
exhibitions/event-details/e/black-indians-from-new-orleans-39606 (24. Septem
ber 2024). 

528	 Vgl. zu Mardi Gras und französischer Kolonialgeschichte Godet, From Anger to Joy, 
2024. 

529	 Vgl. das Framing der Pariser Ausstellung durch die überdimensionierten gegen-
wartskünstlerischen Klan-Darstellungen von Vincent Valdez, Michael Ray Charles 
und Philip Guston (Musée du quai Branly — Jacques Chirac, Black Indians, 2022: 
62-67, 78-83, 94-97).

https://www.quaibranly.fr/en/exhibitions-and-events/at-the-museum/exhibitions/event-details/e/black-indians-from-new-orleans-39606
https://www.quaibranly.fr/en/exhibitions-and-events/at-the-museum/exhibitions/event-details/e/black-indians-from-new-orleans-39606


221III. Jim Crow

Crow-Ära noch angesichts heutiger Gentrification. Stattdessen bietet der Ver-
weis auf vor allem westafrikanische Darstellungstraditionen dem Museum die 
Gelegenheit, eigene Exponate unter dekolonialer Flagge in der Ausstellung und 
der Begleitkonferenz zu präsentieren. So werden en passant die museumseige-
nen Bestände neu, kolonialkritisch, gerahmt. Inwiefern aber wird die Deutung 
dieser Auftrittsformen dadurch den Marketingbedürfnissen der Museen ehe-
maliger Kolonialmächte unterworfen? Und inwiefern verstellen solche Lesar-
ten zugleich den Blick auf mimetische Kulturtechniken, deren Qualität bis dato 
gerade darin besteht, hegemonialen genealogischen Anrufungen zu widerstrei-
ten? Nur wäre es wirklich besser, die Ausstellung nicht zu zeigen und die spek-
takuläre Kunst der Indians dadurch jenseits des Lokalen unsichtbar zu halten?

Jedenfalls werden Spuren der frühen Popkultur und des zeitgenössischen 
kreolisierten Widerstands, Fragen nach dem Zusammenhang von Segregations-
politik und heutiger Verdrängung aus der Innenstadt und den kleinen Bars, aus 
denen die Indians hervortreten, vom exquisiten Ausstellungskonzept weitge-
hend ausgespart. Solche — klassenspezifischen — Verweise scheinen nicht zu 
den Anforderungen europäischer Dekolonisierungsdiskurse und der hiesigen 
Mythisierung indigenen Wissens zu passen, die die Figur des Indianers schon 
seit dem 19. Jahrhundert präfiguriert. Gerade vor dem Hintergrund der Popu-
larität von Black Lives Matter in Europa — vielleicht auch Komplement einer 
Dethematisierung der migrantischen Toten an Europas Außengrenzen — wird 
diese Figur nun auf bestimmte schwarze Körper projizierbar. Jedenfalls eröff-
net die Rahmensetzung der beeindruckenden und sorgsam recherchierten 
Pariser Ausstellung durch diese Aussparungen auch ein entsprechend ethno-
logisierendes Rezeptionsangebot, in dem der europäische Indianismus des 19. 
Jahrhunderts und die Episteme des eurozentrischen Historismus in heutigen 
Indigenitätsprojektionen unter neuen Vorzeichen fortleben können. Das mag 
der Preis für die internationale Anerkennung eines bislang ausgeblendeten 
Weltkulturerbes sein.530 

Aus dem Rahmen fällt so nicht nur die Frage nach der politischen Mobi-
lisierung einer Revoltenfigur, die die Indians als urbane, kreolisierte Maroons 
neu erfinden. Dadurch werden ihre Praktiken auch nicht als konkrete Bezug-
nahme auf Arbeits-, auf materielle Existenzbedingungen lesbar: Während das 
Pariser Werbeplakat perlengestickte Darstellungen ins Bild rückt, sind die soge-
nannten Downtown-Suits oft mit dreidimensionalen, stuckartigen Elementen 
versehen. Gerade an diesen den ganzen Körper umfassenden ornamentalen 
Masken wird eine andere Funktion als die der Indigenitätsimitatio deutlich. Die 

530	 Vgl. zum Zusammenhang von Anerkennung und Gentrification der Indians bereits 
vor der Pariser Ausstellung Lief/McCusker, Jockomo, 2019: 120.



222 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Masken sind als spezifisch situierte Vergegenständlichung lesbar. Sie verweisen 
auf Arbeitszusammenhänge, auf die gesellschaftliche Umgebung der Akteure, 
mithin auf jene Klassenverhältnisse, von denen die Auftrittsformen der Indians 
lange bestimmt sind. Das lässt sich an den Arbeiten Allison Tootie Montanas 
zeigen — Indian-Ikone, Big Chief der Yellow Pocahontas und von Beruf Stucka
teur. Kurz vor Hurricane Katrina stirbt Montana 2005 im Rathaus an einer 
Herzattacke, als er gegen die Polizeigewalt gegenüber den Indians protestiert. 
Er gilt als derjenige, der die militanten Auseinandersetzungen unterschiedli-
cher Tribes um ihr Hoheitsrecht auf der Straße durch den Wettbewerb um 
das beste Design ersetzt und dreidimensionale Elemente in die Gestaltung der 
Suits einführt.531 Wer sich die von Montana modellierte Stuckfassade oder die 
Deckenverzierung im Restaurant des Le Pavillon Hotels in der Poydras Street, 

531	 Vgl. zum ›Downtown Style‹, der sich von den figurativen Elementen der Uptown 
Suits unterscheidet, Lief/McCusker, Jockomo, 2019: 17.

Abb. 55. Le 
Pavillon Hotel, 
Poydras Street, 
New Orleans, 
Postkarte. 
© Le Pavillon 
Hotel.



223III. Jim Crow

im heutigen Central Business District und in der Nähe der früheren segregier-
ten Vergnügungsviertel von New Orleans, ansieht, stößt dort auf Designele-
mente, die mit seinen Suits korrespondieren.532 Hier scheint also ein materiel-
ler Zusammenhang auf — eine vom eigenen Handwerk ausgehende und in die 
Auftrittsform als Indian transponierte Umgebungsbezogenheit, die in afrozen-
trischen Genealogisierungen konsequent unterbelichtet bleibt. Wenn man die 
Herkunft der Indians bestimmen wollte, gälte es aber vielleicht gerade, die tat-
sächlich vanishing Back Street Bars und damit konkrete Lebens- und Arbeits-
verhältnisse in den Blick zu nehmen. 

Doch auch über den lokalen Background hinaus zeichnen sich bislang 
unabsehbare Fluchtlinien ab. Selbst die afrikanischen ›Wurzeln‹ der Indians 
nämlich sind als rhizomatisches Amalgam transkontinentaler Verflechtungen 
lesbar und verkomplizieren so auch meine bisherige Kreolisierungsperspek-
tive. Wenn man indianisierte Auftrittsformen auf dem afrikanischen Konti-
nent vor der Middle Passage verortet, mithin schon im 16. und 17. Jahrhundert, 
unterläuft das in paradoxer Weise die retrospektive Afrikanisierung der Indian-
Figur in den USA. Dann wird auch die Vorstellung fraglich, die Welt habe sich 
erst im Zuge der kolonialen Kehrseite ursprünglicher Akkumulation globali-
siert. Jeroen Dewulf verweist 2017 in seiner Studie From the Kingdom of Kongo 
to Congo Square. Kongo Dances and the Origins of the Mardi Gras Indians auf 
präkreolisierte mimetische Praktiken im westlichen Zentralafrika und arbei-
tet die verschiedenen Schichten europäischer Expansion heraus. Damit bringt 
er selektiv-nostalgische Vorstellungen von einem virgin motherland durchei-
nander.533 Dewulfs Studie lenkt das Augenmerk auf die paratheatralen Aneig-
nungen iberisch-katholischer mimetischer Praktiken durch zentralafrikani-
sche Bruderschaften seit der Wende zum 17. Jahrhundert. Die Bruderschaften 
entstehen im Zuge der von Alfonso I., dem König des damaligen Kongo, ent-
schiedenen Christianisierung und gehen der Middle Passage voraus. Dewulf 
zeichnet an ihren Auftrittsformen die aktualisierende und zweckentfremdende 
Entwendung von kolonialen Autos sacramentales nach, den jesuitischen geist-
lichen Spielen von Kämpfen zwischen Christen und Mauren, die später als 

532	 Dank an Big Chief Darryl Montana, der mich 2019 ins Le Pavillon Hotel geschleppt 
hat, um mir die Stuckarbeiten seines Vaters und deren Korrespondenz mit der 
Gestaltung der Indian Suits zu zeigen.

533	 Vgl. Dewulf, From the Kingdom, 2017; siehe auch From Moors to Indians, 2015; From 
the Calendas, 2018; Black Brotherhoods, 2015. Vgl. zu jahrhundertealten, der Middle 
Passage vorausgehenden Handelsbeziehungen zwischen dem afrikanischen und 
dem europäischen Kontinent und entsprechend zur Kritik am »myth of first con-
tact« zudem McClintock, Imperial Leather, 1995: 227.



224 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Auseinandersetzungen mit Amerindians oder Afrikanern figuriert werden.534 
Diese getanzten, fraternalen Formen, so Dewulfs These, können sowohl durch 
erste Maroons — von Leuten, die sich noch vor der Gründung von New Orleans 
von den Schiffen spanischer ›Entdeckungsreisender‹ befreien — als auch durch 
das Fortleben dieser Aneignungen im karibischen Karneval einen Resonanz-
raum für die kreolisierte Rezeption der Indian-Figur in New Orleans geschaffen 
haben.535 Die karnevaleske Transposition dieses afrikanisch-iberischen Sub-
stratums sei Reaktion auf die Post-Reconstruction. Die relativen Freiheiten von 
Mardi Gras hätten es erlaubt, in diesem Kontext Mutual Aid-Organisationen 
zu bilden. Lange vor den Old Liner Krewes und dem Karneval der weißen ang-
lofonen Eliten, so Dewulfs These, finden in katholischen Black Brotherhoods 
die auf dem afrikanischen Kontinent vor der Middle Passage zitierten Formen 
bereits ihrerseits ein Fortleben.536 Um 1900 werden sie unter neuen gesell-
schaftlichen Bedingungen aktualisiert und in den Karneval übersetzt. 

»Time and again, scholars narrowly reduced anti-colonial resistance to 
the attachment to pre-colonial traditions and failed to understand that, in 
many cases, the appropriation and reinvention of the idiom of the colonizer 
was a much more effective strategy in dealing with colonial aggression«,537 so 
Dewulf in Black Brotherhoods. Die auf den zweiten Blick orientalisiert erschei-
nenden Kostüme und der Federschmuck auf dem ersten überlieferten Mardi-
Gras-Foto der Indians in der Times Democrat und auch die geschlechterpo-
litische Dimension dieser von Männern dominierten tänzerisch-musikali-
schen Form der Maskerade mögen diese These auf unerwartete Weise stüt-
zen. Dewulf akzentuiert also andere Fluchtlinien mimetischen Amalgamierens. 
Das untergräbt noch jene Vorstellungen von Kreolisierung, die von präkolo-
nial unberührten Territorien in Afrika und Europa ausgehen. Transkontinen-
tale Kontakte und Verflechtungen, so wird hier deutlich, sind nicht einfach 
von europäischer Kolonialhegemonie bestimmt. Entsprechend widerstreitet 
das kreolisierte Nachleben einer möglichen zentralafrikanischen ›Appropria-
tion‹ europäischer, maskulin besetzter theatraler Genres auch den kulturalis-
tisch-retrotopischen Dekolonisierungsnarrativen, die im musealen Marketing 
der Indians mobilisiert werden. Was in Paris als lange erkämpfte Anerkennung 
jener Auftrittsformen erscheint, die mindestens ein Jahrhundert lang von der 

534	 Vgl. Dewulf, From the Kingdom, 2017: 91-93; Harrasser, Borrowed Plumes, 2025.
535	 Zu sangamentos beziehungsweise zu mock war dances vgl. Dewulf, From the King-

dom, 2017: 37-40, 189-198. 
536	 Zur Beschreibung eines schwarzen Karnevalskönigs, der von ›Indians‹ begleitet 

wird, aus dem Jahr 1823 vgl. auch Lief/McCusker, Jockomo, 2019: 82.
537	 Dewulf, Black Brotherhoods, 2015: 31.



225III. Jim Crow

Polizei bedroht werden, kappt möglicherweise deren politisches Potenzial, bei 
aller Dirtiness der Verhältnisse immer neue Beziehungsweisen herzustellen. 

Wie Saidiya Hartman in Lose Your Mother verdeutlicht, sind die Nachfahren 
der Middle Passage nicht die Abkömmlinge von Kings and Queens aus einem 
mythischen Mutterkontinent.538 Vielmehr sind sie Nachfahren jener afrikani-
schen Subalternen, die im Zuge europäischer Expansion als vulnerable Klasse 
unter brutalen Bedingungen gekidnappt, verkauft, durch Westafrika getrieben, 
in Dungeons interniert und schließlich ins Plantagensystem verschifft werden. 
Es sind diejenigen, die schon im kongolesischen Kastensystem, wie wiederum 
Sylvia Wynter zeigt, als without lineage kategorisiert, der Versklavung preisge-
geben und später von einer globalisierten Bourgeoisie oft auf brutalste Weise 
überausgebeutet werden: 

In other words, by making conceptualizable the representation, in the 
earlier place of a line of noble hereditary descent, of a bioevolution-
arily selected line of eugenic hereditary descent, the symbolic con-
struct of ›race‹ mapped onto the color line has served to enact a new 
status criterion of eugenicity on whose basis the global bourgeoisie 
legitimates its ostensibly bioevolutionarily selected dominance — as 
the alleged global bearers of a transnational and transracial line of 
eugenic hereditary descent — over the global nonmiddle (or ›working‹) 
classes, with its extreme Other being that of the ›jobless‹ and ›home-
less‹ underclass, who have been supposedly discarded by reason of 
their genetic defectivity by the Malthusian ›iron laws of nature‹.539 

Vielleicht lässt die kreolisierte Figur indianisierter Revolte trotz alledem die Erin-
nerung an diese Leute zu ihrem Recht kommen. Die Black Indians jedenfalls rufen 
sowohl unabsehbare transozeanische Beziehungsweisen als auch die soziozida-
len Bedingungen des kolonialen Extraktivismus durch alle Mythisierungen hin-
durch ins Gedächtnis. Eine multidirektionale Erinnerungspolitiken akzentuie-
rende Lesart des Mardi Gras ist untergründig auch in die von Steve Bourget und 

538	 Vgl. zur Relation von zugeschriebener Verwandtschaftslosigkeit und Versklavung 
Hartman, Lose Your Mother, 2008: 5, 86-88.

539	 Wynter, 1492, 1995: 39-40. Zur Lineagelessness siehe auch Wynter in Scott: »The 
opposite to slave is not only being free: the opposite to slave is also belonging to a 
lineage.« (Re-Enchantment, 2000: 148) Siehe auch Edwards, Wynter‘s Early Essays, 
2001. Zur Globalgeschichte und Differenzierung von unterschiedlichen Formen der 
Versklavung vgl. Zeuske, Handbuch Geschichte der Sklaverei, 2013, zur Übernahme 
afrikanischer Elemente der Überausbeutung im frühen iberisch-afrikanischen Atlan-
tik: 690, 848.



226 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

seinem Team kuratierte Pariser Ausstellung eingetragen und über feminisierte 
Nebenfiguren akzentuiert, die durch die Forschungen von Ko-Kuratorin Kim 
Vaz-Deville erst seit einigen Jahren breiter zur Kenntnis genommen werden.540 
Im Ausstellungstitel tauchen sie gar nicht auf: die Baby Dolls, lose Begleitfiguren 
der Indians, die sich im Unterschied zu den heute in die Tribes als Big Queens 
aufgenommenen Frauen keiner einzelnen Gruppe zuordnen lassen. Sie bringen 
Vorstellungen von patrilinearen afrikanischen Traditionen und heroischen Mas-
keradepraktiken durcheinander, die möglicherweise vor allem gegenwärtigen 
postkolonialen Projektionen geschuldet sind. Noch ihre in Paris als revueartige 
Kostümskulpturen mitausgestellten Suits erinnern eher an queerfeministisch 
lesbare, transversale Formen performativen Übersetzens. So widerstreiten sie 
einem Regime ethnologisierender Validierung, wie es das lange 19. Jahrhundert 
in Europa und dessen heute fortexistierendes Museumswesen bestimmt und die 
Black Indians im Zuge ihrer globalisierten Anerkennung möglicherweise einholt. 
Denn gerade an den Baby Dolls wird das kreolisierte Auftreten nicht repräsenta-
tiv als ›ethnic Drag‹, sondern als dirty Dragging von unten lesbar, an das es vor 
dem Hintergrund des aktuellen rechten Karnevals zu erinnern gilt.

Abb. 56. Ausstellung Black Indians de la Nouvelle-Orléans, Musée du quai Branly — Jacques 
Chirac, Paris, 2022. Foto: Evelyn Annuß.

540	 Zum dezentrierenden Erinnern vgl. mit Blick auf die Verschränkungen von Kolonial-
geschichte und Antisemitismus Rothberg, Multidirectional Memory, 2009. Vgl. zur 
reflexiven Rolle von Nebenfiguren im Zusammenhang der Auftrittsforschung Menke, 
hidden, 2024.



227III. Jim Crow

Performing Otherwise (Baby Dolls)

In Erzählungen erscheinen sie wie die feminisierte, queere Transfiguration der 
Meutenrevolte — wie eine Art vielköpfige Hydra der Back Streets. Als infame 
Chorines haben sie keine individualisierten Namen, auch keine Rangabzei-
chen, die ihnen einen bestimmten Platz in der Hierarchie zuweisen würden.541 
Ihre Herkunftsgeschichten sind fast ausschließlich oralen Fabulationen vor-
behalten. Von der lokalen Karnevalshistoriografie werden diese Figurationen 
von »worldly women«542 noch lange nach ihrem ersten Auftauchen übergangen 
und überregional ohnehin nicht wahrgenommen, zumal sie ›nur‹ tanzend — 
wie lose Umgebungsfiguren — in Erscheinung treten.543 Jedenfalls werden sie 
zunächst nicht ins Bild gesetzt; dabei handelt es sich, so Vaz-Deville, um »one 
of the first women’s street masking practices in the United States.«544 Während 
der amerikanisierte Elitenkarneval nach der Reconstruction mit zunehmen-
der Segregation einhergeht, werden maskierte Frauen per se als Prostituierte 
abgewertet.545 Die weißen Bälle und Paraden sind für diese Chorines ohnehin 
off limits. Angesichts der ihnen zugeschriebenen Dirtiness gelten sie denen, 
die Zugang zu den damals neuen Medien haben und die Straßen als Schauplatz 
der Massen entdecken, offenbar erst einmal nicht als fotografierbar. Immer-
hin spuken sie, als Figurationen sexualisierten Begehrens besungen, durch den 
zeitgenössischen Ragtime, mithin noch auf gespenstische Weise durch die 
heutigen Soundarchive.546 Später vorübergehend wieder vergessen, gehören 
sie zu den nomadisierenden Meuten der aus der High Society Ausgeschlosse-
nen, die in New Orleans im Zuge der Jim Crow-Apartheid abseits der offiziel-
len Paraden in Erscheinung treten — verwoben mit der Geschichte der Mutual 
Aid and Pleasure Clubs. Anders als King Zulu mit Gefolge oder die Indian Big 
Chiefs mit Entourage treten sie als ›queere‹ Begleiterscheinungen kreolisierter 

541	 Vgl. Hartmans Vorstellung von chorines als minor figures, die allerdings von der Cho-
rus Line und vom geschlossenen Bühnenraum ausgeht (»to dance within an enclo-
sure«: 347); sie bestimmt chorische Auftrittsformen als nichtheroische Figurationen 
von Mutual Aid und kollektivem Handeln, als performatives Versprechen auf eine 
andere Sozialität, Wayward Lives, 2020: 345-349. 

542	 Vaz-Deville, Walking Raddy, 2018: 1.
543	 Vgl. zur verbalen, aber nicht kinetischen ›Sprachlosigkeit‹ diasporischer Baby Dolls 

Marshall, Diasporic Baby Dolls, 2021.
544	 Vaz, Baby Dolls, 2013: 6.
545	 Vgl. Brock, Baby Doll Addendum, 2018; Vaz, Baby Dolls, 2013: 51. 
546	 Vgl. Vaz, Baby Dolls, 2013: 46-48; Bratcher, Operationalizing, 2018; Brock: Addendum, 

2018. 



228 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Raumnahme auf — nicht als Bystanders,547 sondern als bewegte, unruly bodies. 
So laden sie dazu ein, mit- oder hinterherzutanzen. Sie erscheinen als lose 
Chorfigur, die den anderen einen offenen, ungegliederten Raum gibt, ihn 
gewissermaßen im Zuge potenziell grenzenlosen Versammelns auf ›alle Welt‹ 
— Glissant spricht von tout-monde — erweitert. Sie bewegen sich nach ihren 
eigenen Gesetzen als supporting crowd, gewissermaßen als kollektive Ver-
sammlungssorge, die die Straße als Ort möglicher öffentlicher, massenhafter 
Bezugnahme vor aller Augen feiert — ohne heroische Gesten zu zitieren. Viel-
leicht besteht gerade darin ihre potenzielle Widerständigkeit.

Ihre Auftrittsform changiert zwischen Raumspende und dem temporären 
singulären Hervortanzen aus der Umgebung, das das lose kollektive Erschei-
nen ins jeweilige Repertoire übersetzt, in das je besondere Zusammen- und 
Widerspiel der Bewegung einzelner Körperteile. Auf unkontrollierbare Weise 
tauchen sie bei kollektiven Ansammlungen auf und wieder ab, um zu tanzen 
und in synkopierten Jumps die Moves aller möglichen Spezies zu zitieren und 
über den Kreis der Anwesenden hinaus Bezug zu nehmen. Wenn sie beim Tan-
zen immer wieder die Straße berühren, akzentuieren sie entsprechend auch 
ihre Umgebungsbezogenheit. Inzwischen adressieren sie zugleich die Handy-
kameras ihres Laufpublikums und verweisen so auf die Passagen zwischen On 
and Off, eine Verbindung zwischen Hier und Jetzt und Anderswo herstellend. 
Über den lokalen Horizont der Straße hinaus machen sie das Glück offenen 
Versammelns erfahrbar. 

Dezidiert treten sie über ihre bewegten Körper als minor figures auf, die 
ebenso fluide wie offene kollektive Konstellationen hervorbringen. So konter-
karieren sie nicht zuletzt die Einführung der Bühnenrampe in den Straßen-
karneval durch die heute sogenannten Old Liner Krewes der High Society. Ihr 
Name sei Synonym für ihren Job als Sex Workers gewesen und später von Mit-
telklasse-Frauen als Bezeichnung feministischer Selbstermächtigung über-
nommen worden, heißt es.548 Angeblich kommen die Baby Dolls, in den 1910er-
Jahren von ihren Pimps so gerufen, zunächst aus Black Storyville, dem damals 
Coontown genannten, segregierten Rotlichtviertel — einen Steinwurf vom 
heutigen Geschäftsbezirk von New Orleans, vom Le Pavillon Hotel und vom 
Lee Circle entfernt.549 Baby Dolls ist also nicht bloß ein verniedlichender Name, 

547	 Zum Begriff — hier allerdings mit Blick auf komplizitäres Verhalten im NS — vgl. 
Barnett, Bystanders, 1999. 

548	 Vgl. Vaz, Baby Dolls, 2013: 14. 
549	 Zur Geschichte von Storyville, 1897 im Zuge der auf den Massentourismus ausgerich-

teten Legalisierung von Prostitution und Glücksspiel gebaut, segregiert und vermut-
lich »the toughest environment Black women had encountered since enslavement«, 
siehe auch Vaz, Baby Dolls, 2013: 18, 66; Rose, Storyville, 1978. Vgl. zum unterschiedli-



229III. Jim Crow

sondern erinnert an die konkreten Arbeitsverhältnisse derer, die auch nach der 
Abolition nichts als ihre Körper haben, um sie zu vermarkten, und von denen 
einige in Circuses genannten Bordellen wie lebende Puppen ausgebeutet wer-
den.550

»If they were not making a scene, Baby Dolls were where the scene was 
happening«,551 so Kim Vaz zum changierenden karnevalesken Auftrittsmodus. 
Denn die bewegten Szenen der Baby Dolls haben keinen Rahmen, keinen sta-
bilen Fluchtpunkt. Dass sie zu Tanz-Ikonen des New Orleans Mardi Gras und 
durch Vaz’ Veröffentlichungen heute zum Forschungsgegenstand werden, ist 
symptomatisch für ein erneutes politisches Interesse an jenen, die Saidiya 
Hartman an anderer Stelle wayward women nennt: »At the turn of the twen-
tieth century, young black women were in open rebellion. They struggled to 
create autonomous and beautiful lives, to escape the new forms of servitude 
awaiting them, and to live as if they were free.«552 

Unter Jim Crow als lowest of the low und als Ware gelabelt, verweisen die 
Baby Dolls durch ihr Auftreten hindurch gerade in jener Stadt, die bis zur Nie-
derlage des Plantagensystems Zentrum des südstaatlichen Menschenhandels ist, 

chen Warencharakter bloßer Arbeit im Kontext von Plantage und Prostitution Hart-
man, Wayward Lives, 2020: 25; zum Fortleben der Gewalt in den sozialen Beziehun-
gen siehe Roach: »The question is not if slavery still exists but whether people treat 
each other as if it did.« (Cities, 1996: 231)

550	 Vgl. Atkins zu Naked Dances in den Bordellen und der Transposition des Tanzens in 
Kulturtechniken des Überlebens: »Through dancing, the Baby Dolls (and groups like 
them) defined the space they inhabited and used their bodies to generate a sense of 
collective survival.« (From the Bamboula, 2018: 101-102, 104) Entsprechende Auftritts-
formen allegorisieren gewissermaßen den (sexualpolitischen) Widerstreit gegen das, 
was Zeuske als Produktion ›nackten Kapitals‹ bezeichnet (Handbuch Geschichte der 
Sklaverei, 2013: 613).

551	 Vaz, Baby Dolls, 2013: 8. Vgl. auch Walking Raddy, 2018; zur prekären Überlieferungs-
geschichte zuletzt: »Les Baby Dolls« 2022. Die hier untersuchten Baby Dolls sind — 
anders als es manche im Netz präsenten, gestylten Choreographien nahelegen — 
zunächst einmal Meutenfiguren. 2013 widmet ihnen das Louisiana State Museum im 
Presbytère erstmals eine Ausstellung: They Call Me Baby Doll: A Mardi Gras Tradition 
(https://louisianastatemuseum.org/museum/presbytere; 11. September 2024). Vgl. 
zum Repertoire Atkins, From the Bamboula, 2018.
Im Backstreet Cultural Museum hat Sylvester Francis ihre Outfits neben den Suits der 
Indians und Verweisen auf die Tradition der Jazz Funerals und der Northside Skull 
and Bone Gang um Big Chief Bruce Sunpie Barnes (Les squelettes sont en marche, 
2022) präsentiert — einer Gang, die am Mardi Gras Day im Morgengrauen durch 
Tremé von Haus zu Haus zieht und den Karneval der Back Streets eröffnet (https://
www.backstreetmuseum.org/general-2; https://www.youtube.com/watch?v=N-
INwiutEG0; 11. September 2024). 

552	 So der Anfang von Hartman, Wayward Lives, 2020: xiii. 

https://louisianastatemuseum.org/museum/presbytere
https://www.backstreetmuseum.org/general-2
https://www.backstreetmuseum.org/general-2
https://www.youtube.com/watch?v=N-INwiutEG0
https://www.youtube.com/watch?v=N-INwiutEG0


230 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

zwar auch auf das Nachleben sexualisierter Gewalt und entsprechender Visibi-
lisierungsformen.553 Kollektiv tanzend setzen die Baby Dolls jedoch ebenso eine 
Form anarchischen Straßentheaters, potenzieller Unregierbarkeit, in Szene — 
zeugen mithin von ihrer kollektiven Agency. Sie erscheinen als Begleitfigur und 
zugleich Kontrapunkt subalterner Männlichkeit genau in dem Moment, in dem 
sich die Geschlechterverhältnisse zu wandeln beginnen. Ihre performativen 
Raumspenden können dabei als lose Formen einer anderen Mutual Aid gelesen 
werden: als performatives Versprechen, sich im kreolisierten Dragging nicht so 
wie unter Jim Crow regieren zu lassen.554 

Hartman nennt kollektive Auftrittsformen wie die der Baby Dolls in ande-
rem Zusammenhang »the practice of the social otherwise, the insurgent ground 
that enables new possibilities and new vocabularies«.555 Solche »choreography 
of the possible (…), which was headless and spilling out in all directions«,556 ver-
ortet Hartman in jenen abwegigen Gegenden, the ward, die sie als »urban com-
mons where the poor assemble«557 beschreibt — dort, wo das Begehren nach 
einer anderen Welt in »wayward practices«558 performativ wird. Aus dieser 
Perspektive zeugt das nomadisch-chorische Auftreten der New Orleans Baby 
Dolls von einer queeren Episteme und eröffnet den Ausblick auf eine nicht-
genealogische, transozeanische, vermeintlich mindere, dreckige Mimesis und 
deren politisches Begehrenspotenzial. 

Den Baby Dolls — einer von anderswo betrachtet randständig anmuten-
den Erscheinung — gerecht zu werden, heißt vielleicht, sie gerade nicht nach-
träglich zu individuieren. Deshalb soll es hier nicht darum gehen, ihnen  — 
der gängigen Gegengeschichtsschreibung gemäß — jeweils eine persönliche 
Geschichte, eine Stimme zu geben, sie etwa im Medium der Oral History zur 
Projektionsfläche von Identifikationsbedürfnissen zu machen. Es geht vielmehr 
darum, die politische Dimension ihrer environmentalen, Raum spendenden 
Auftrittsform als kollektive Potenz sorgenden, glückhaften Bezugnehmens ins 
Blickfeld zu rücken. Denn als offener, bewegter Chor machen die Baby Dolls 
Beziehungsweisen und Affektionen jenseits des Fokussierbaren erfahr- und 
denkbar — Relationen und Energien, die sich der Gewalt von Trennungspoli-

553	 Zum Nachleben sexualisierter Auktionsspektakel im Kontext der Prostitution vgl. 
Roach, Cities, 1996: 224-233. Zur Relation von Hafenstadt und Plantage, die diese 
Formen sexualisierter Gewalt ebenso hervorbringt wie Formen der Widerständig-
keit, siehe Linebaugh/Rediker, Hydra, 2000: 46.

554	 Zur Kritik des ›Dermaßen-Regiertwerdens‹ vgl. Foucault: Was ist Kritik?, 2010, S. 
237-257, hier: 240; vgl. auch Butler: Was ist Kritik?, 2009.

555	 Hartman, Wayward Lives, 2020: 227-228.
556	 Hartman, Wayward Lives, 2020: 234.
557	 Hartman, Wayward Lives, 2020: 4.
558	 Hartman, Wayward Lives, 2020: xiii. 



231III. Jim Crow

tiken, der Jim Crow-Apartheid und ihres andere Verhältnisse blockierenden 
Nachlebens widersetzen. 

Entsprechend stellen sie durch ihre Auftrittsform die Frage nach jener 
Produktionsweise, die solcherlei Trennungen erst hervorbringt. Wie sich an 
ihrem Namen und ihrem Outfit zeigt, ist das Auftreten der Baby Dolls im Kon-
text einer die Plantokratie bestimmenden und unter Jim Crow-Bedingungen 
fortexistierenden Form menschlicher Kommodifizierung situiert.559 Sie schlep-
pen in jener Stadt, deren Sexindustrie mit dem Karneval zur massentouristi-
schen Attraktion wird, den ihnen zugeschriebenen Warencharakter offensiv 
mit. Ihre Outfits sind als stilisierte Arbeitskleidung vergangener Zeiten lesbar. 
Sie erzählen von der geschlechterpolitischen Dimension dessen, was Mbembe 
auf prekarisierte Lebens- und ›dreckige‹ Arbeitsformen verweisend als »con-
ditio nigra«560 bezeichnet. Die Baby Dolls unterstreichen die geschlechterpo-
litischen Aftereffekte kolonialkapitalistischer Überausbeutung und der Pro-
duktion bloßer Arbeit.561 Karnevalesk adressieren sie den ihren Körpern his-
torisch zugeschriebenen Fetischcharakter und inszenieren zugleich, wie sich 
diese Körper gemeinsam verselbständigen und zumindest für den Moment ein 
anderes Leben für alle erfahrbar machen.

Um 1912 ist das Erscheinen der Baby Dolls im Mardi Gras von New Orleans 
erstmals überliefert.562 Bewaffnet, in ultrakurzen Satinunterkleidern, mit alt-
modisch berüschten Kinderhauben und Babyflaschen voller Alkohol sollen sie 
in Meuten während Mardi Gras aufgetaucht sein, mit Geld um sich geworfen 
und Jazz Bands angeheuert haben — ihren Lebensbedingungen trotzend.563 
Während es für weiße Frauen im frühen 20. Jahrhundert als unschicklich gilt, 
sich überhaupt zu maskieren, werden die Back Streets von New Orleans durch 
das Auftreten der Baby Dolls mit ihren Drags genannten Tanzbewegungen, die 
das Mitschleppen visualisieren, zur Bühne für spielerische »impromptu street 
corner competitions« (Vaz) und zur Tanzfläche für alle. Mit ihren Satinminis, 

559	 Dillon verweist auf die historische Rassifizierung von Sklaverei: »making a body black 
(…) meant turning it into property« (New World Drama, 2014: 139). Nyong’o spricht 
in anderem Zusammenhang von der Transformation von Hypervisibilisierung »into a 
dignified shamelessness« und kontrastiert entsprechende Auftrittsformen mit dem 
Pain Porn feminisierter Opferdarstellungen (Amalgamation Waltz, 2009: 101).

560	 Mbembe, Kritik der schwarzen Vernunft, 2014: 43. 
561	 Zum Begriff der »bare labor — labor stripped of the resources of social life and the 

capacity for social reproduction«, siehe Dillon, New World Drama, 2014: 35, auch 132. 
Zu geschlechterspezifischen Formen bloßer Arbeit siehe Federici, Caliban, 2004.

562	 Vgl. zum historischen Hintergrund der Baby Dolls Johnson, Fighting for Freedom, 
2018. 

563	 Vgl. Atkins, From the Bamboola, 2018: 90; Vaz, Baby Dolls, 2013: 26; Vaz-Deville, 
Walking Raddy, 2018: 2.



232 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

in denen auch ältere oder dickere Körper stecken, ihren viktorianisch anmu-
tenden Kinderhauben und ihren sexualisierten Moves sind sie Gegenfiguren zu 
Phantasmen des Unbefleckten, wie sie unter industriekapitalistischen Bedin-
gungen, bürgerlichen Familienverhältnissen und rassistischer Segregation flo-
rieren. Als Chorines verkörpern sie die Kritik an dem, was Sylvia Wynter in 
anderem Zusammenhang polemisch »lineage-clannic identity«564 nennt. Die 
Baby Dolls kontern den Status zugeschriebener Verwandtschaftslosigkeit, der 
die Geschichte der Subalternen begleitet, mit der tänzerischen Darstellung 
nichtgenealogischer Beziehungen. 

Den elevated carnival und die patriarchale weiße Ballkultur von New 
Orleans, in der die Gesichtsmasken bis heute Männern vorbehalten sind 
und sogenannte Debütantinnen als dekorative Nebenfiguren greiser Herren 
erscheinen, lassen sie alt aussehen. Werden auf den Bällen heiratsfähige Jung-
frauen im Dienst ihrer Familien und als Figurationen weißer, angeblich schutz-
bedürftiger Virginität plantagennostalgisch vermarktet, trotzen die Baby Dolls 
schon in den 1910er-Jahren solchen Weiblichkeitsinszenierungen. Indem sie 
an die Kehrseite der cleanen Südstaatenmythologie erinnern — an konkrete 
Verhältnisse der Überausbeutung und der entsprechenden Inszenierung nack-
ter Körper, schleppen sie einen konkreten Begriff von der Produktion bloßer 
Arbeit mit sich und klagen trotz alledem ihre Handlungs- und Glücksfähigkeit 
ein. Über ihr Repertoire verweigern sie sich der Entwertung und lassen nach 
etwas anderem als der bioökonomischen Konzeptualisierung des Menschli-
chen fragen. 

Ab den 1930er-Jahren, im Zuge einer neuen Konsumkultur und des Jazz Age, 
beginnen sich die Bilder der Baby Dolls zu verbreiten. Schließlich werden sie im 
Kontext von Tourismusmagazinen und sozialreformerischen Projekten des New 
Deal überregional publik.565 1948 druckt das Holiday Magazine eines von meh-

564	 Wynter, 1492, 1995: 33. Zur Kritik genealogischer Herrschaftsideologien und deren 
spalterischer Funktion vgl. auch Wynter in Scott, Re-Enchantment, 2000: 148. Vgl. 
zur »kinlessness« der Versklavten Mbembe, Kritik der schwarzen Vernunft, 2014: 
73-74. Zur Kritik des genealogischen Denkens vgl. auch Erasmus, Race Otherwise, 
2017: 125-132.

565	 Auf das komplementäre Hollywood-Paralleluniversum weißer weiblicher Kinder-
stars wie Shirley Temple und deren cleane Baby-Sex-Ästhetik verweisend, vgl. Vaz, 
Baby Dolls, 2013: 24; Unruly Woman Masker, 2018: 132. Vgl. zudem Merish, Cut-
eness and Commodity Aesthetics, 1996; in aktuellem Zusammenhang auch das DFG-
Forschungsprojekt von Kai van Eikels Performance und die Macht des ­Schwächeren: 
Unpünktlichkeit, Ersetzbarkeit, Niedlichkeit (https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/ 
517032562; 11. September 2024). 

https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/517032562
https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/517032562


233III. Jim Crow

reren Baby Doll-Fotos, die Bradley Smith während Mardi Gras aufnimmt.566 Sie 
akzentuieren Gender Fluidity und Meutencharakter. Ins Bild gesetzt zu werden, 

566	 »Marching clubs, both white and Negro, hold small independent parades of their 
own starting early Mardi Gras morning. Costumes of marchers range from Jack and 
the Beanstalk to bonnetted Baby Dolls.« So die Bildunterschrift in Basso Hamiltons 
»Boom Town, Dream Town. New Orleans retains its old-world charm, but its biggest 

Abb. 57. Baby Dolls, New Orleans, 1944. The Historical New Orleans Collection (THNOC 
MSS 536.33.3.1). Foto: Bradley Smith.



234 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

aber bedeutet zugleich als Projektionsfläche puritanisch produzierter Begehren 
nach Dirtiness im karnevalesken Ausnahmezustand herhalten zu müssen und als 
Zielscheibe domestizierender Hygienepolitik ins Visier zu geraten — als Objekt 
von Uplift-Ideologien und Verwaltung. Mit zunehmender Integration, entspre-
chenden Respektabilitätsvorstellungen und potenzierter Gentrification ver-
schwinden sie irgendwann weitgehend in der Versenkung. Angeblich tauchen 
die Baby Dolls zunächst einmal ab, als die I-10 durch die Back Streets von New 
Orleans gebaut wird und die dortigen Neighborhoods dank moderner Stadtpoli-
tik in Betonwüsten und Zufahrtstraßen für die Suburbs verwandelt werden. So 
deuten diese Erzählungen möglicherweise darauf hin, wie das ehemalige Back 
O’Town als Ort der Versammlung obsolet zu werden scheint. Das Abtauchen der 
Baby Dolls erinnert an die Übermacht neuer Infrastrukturen, an umgebungsmo-
difizierendes Social Engineering und möglicherweise auch an den Preis für die 
Integrationsgeschichte in den Suburbs.567

Dass die Baby Dolls nach der Jahrtausendwende genau dort, under the 
bridge, dennoch wieder in Erscheinung treten, zeugt möglicherweise von 
einem anhaltenden gesellschaftlichen Bedürfnis, die uneingelösten Ver-
sprechen anderer Verhältnisse trotz allem performativ ins Gedächtnis zu 
rufen.568 Angeblich werden die Baby Dolls von einer Bar in Tremé aus reakti-
viert: der direkt neben der 1969 fertiggestellten Freeway Bridge der I-10 lie-
genden Mother in Law Lounge. Der Impuls soll von der damaligen Lounge-
Besitzerin Antoinette K-Doe ausgehen, die in alle möglichen Mutual Aid-Akti-
vitäten involviert ist. Bekannt ist sie in New Orleans vor allem dafür, dass sie 
ihren verstorbenen Mann, den Rhythm and Blues-Sänger Ernie K-Doe, bis zu 
ihrem Tod als lebensgroße Puppe mit sich schleppt und in effigie nach Hurri-
cane Katrina zur Bürgermeisterwahl antreten lässt, um gegen die vor allem die 
Back Streets treffende Baukorruption zu protestieren.

Von der Mother in Law Lounge und anderswo aus der Tür auf die Straße 
tanzend, mithin das Auftreten markierend und als lebende Puppen gekleidet 

effort today is to become a No. 1 seaport«. Holiday. The American Travel Magazine 
3.2, 1948: 26-41 u. 124-126, hier: 34. 

567	 Zur Deterritorialisierung der Straße im Zuge kontrollgesellschaftlicher Entwick-
lungen und der neuen Relevanz privater Logistikunternehmen unter globalisierten 
kapitalistischen Vergesellschaftungsbedingungen vgl. Sebastian Kirschs aktuelles 
FWF-Forschungsprojekt Straßenszenen/Street Scenes (https://www.fwf.ac.at/for-
schungsradar/10.55776/J4833; 11. September 2024); siehe bereits sein Buch Chor-
Denken, 2020: 507. 

568	 Siehe etwa Baby Doll Cinnamon Brazil Black (vgl. Abb. 59, im Fokus) — in einer 
Mischung aus Indian und Baby Doll Suit zur Musik von Fi Yi Yi um Big Chief Victor 
Harris under the bridge tanzend: https://www.youtube.com/watch?v=2xadO5ipX4w 
(24. September 2024).

https://www.fwf.ac.at/forschungsradar/10.55776/J4833
https://www.fwf.ac.at/forschungsradar/10.55776/J4833
https://www.youtube.com/watch?v=2xadO5ipX4w


235III. Jim Crow

aus dem Rahmen springend, geben die Baby Dolls Unentwirrbares zu denken.569 
Immer wieder tauchen sie als Trauer- und Protestchor auch bei Jazz Funerals 
auf. Deutlich richtet sich ihr Tanzen auch gegen jene Gewalt, die nicht primär auf 
ihren eigenen Körper bezogen ist. Das wird gerade an den Begräbniszügen für 
verwandte junge Männer offenbar, die in besonderer Weise von Polizeigewalt, 
Masseninhaftierungen und Überausbeutung in der Gefängnisindustrie betroffen 
sind. Die synkopierten Jumps der Baby Dolls zielen darauf, über die Vertretung 
eigener Interessen hinaus The New Jim Crow kollektiv zum Tanzen zu bringen. 

Inzwischen erscheinen sie in unterschiedlichen Zusammensetzungen 
bei Begräbnissen und Parades, an Mardi Gras und zur St. Joseph’s Night — 
Versammlungen in den gentrifizierten Back Streets zum Anlass nehmend. 
Dass sie auch darüber hinaus populär geworden sind, verweist möglicher-
weise auf den veränderten Stellenwert sexuellen Kapitals, vielleicht auch auf 
die neoliberalisierte Ästhetisierung von Sexarbeit und auf bildfokussierte For-
men feminisierter Selbstverdinglichung heute.570 Präfigurieren Blackface und 
Blaxploitation die kommodifizierte Hypervisibilisierung ›schwarzer‹ Haut, so 
zeugen die Baby Dolls davon, dass ihre Körper nicht einfach individuell selbst-
bestimmt, sondern Teil kollektiver Bewegung und entsprechend gesellschaft-
lichen Verhältnissen unterworfen sind. Ihre getanzte Aneignung von der Jim 
Crow-Ära gezeichneter Geschlechterbilder reklamiert jedoch einen anderen 
physischen Gebrauchswert als den bloß sexualisierten Kapitals. 

Aus dieser Perspektive taugen sie weniger als Ikonen entkontextualisier-
ter Empowerment-Vorstellungen. Wie das Blackface am südafrikanischen Kap 
um 1900, das heute in ornamentale, den ganzen Kopf umfassende Glitter-Make-
ups übersetzt ist, gehen diese bewegten Körper vielmehr offensiv mit der Dirti-
ness der Verhältnisse um. Entsprechend vermittelt das Auftreten der Baby Dolls 
einen erweiterten Begriff von Gender Bending, weil es von vornherein Körper 
einbezieht, die nicht der Repräsentation normierter Weiblichkeit dienen — ob 
sie nun als feminin oder maskulin gelesen werden.571 In der Jim Crow-Ära, die 
die Apartheid andernorts vorwegnimmt, sind die Baby Dolls offenbar als offene 

569	 Vgl. Florence, The World That Antoinette K-Doe Made, 2018; Carrico, Miss Antoi-
nette K-Doe, 2018. 

570	 Vgl. Illouz/Kaplan, Was ist sexuelles Kapital?, 2021: 61-97. 
571	 Vgl. Vaz, Baby Dolls, 2013: 7; Iconic, 2018: 147. Siehe auch Atkins, From the Bamboula, 

2018: 90; Honora, Dancing Women, 2018: 195-196. Pacey geht davon aus, dass die offi-
zielle Inkorporation der dort sogenannten Moffies in den Karneval von Cape Town 
mit Entwicklungen im New Orleans Mardi Gras korrespondiert beziehungsweise 
ihnen vorausgeht (Emergence, 2014: 119-120).



236 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Chorfigur Refugium für alle möglichen Leute, die als sexuell deviant, als queer, 
gelten. 572

Dem von Thomas Adams und Matt Sakakeeny kritisierten New Orleans-
Exzeptionalismus aufs Lokale beschränkter Historiografie widerstreitend, 
erweisen sie sich hierbei als entfernt verwandt mit anderen karnevales-
ken Erscheinungsformen.573 Dewulf etwa erinnert an die Diabladas, deren 
Name, wie sich noch zeigen wird, im wortspielerischen Auftreten der Baby 
Dolls anklingt. Er führt diese im lateinamerikanischen Karneval auftauchen-
den komischen Begleitfiguren auf die frühe zentralafrikanische Aneignung 
von Autos sacramentales im iberisch-katholischen Kolonialismus zurück; ihm 
zufolge lebt diese performative Transposition in Maskeradepraktiken von Black 
Brotherhoods durch die Geschichte von Zwangsmigrationen hindurch auch in 
New Orleans fort.574 Die Hauben der Baby Dolls mögen bei genauerem Hin-
sehen entfernt an den orientalisierten Kopfschmuck erinnern, den die Autos 
sacramentales zunächst mit der Maurenfigur zitieren und der in späteren Auf-
trittsformen indianistisch transformiert wird. So rufen die Baby Dolls clow-
neske, komische, queere, mit Cross Dressing, Blackfacing und Playing Indian 
rhizomatisch verbundene Figuren ins Gedächtnis, deren Darstellung lange Zeit 
vor allem männlichen Körpern vorbehalten ist und die — immer wieder neu 
entwendet — von der transozeanischen Verwobenheit performativer Kultur-
techniken und deren Funktion zeugen, die sozialen Verhältnisse zu verhandeln. 

Im exemplarischen Blick auf die Baby Dolls geht es also nicht um Ursprungs-, 
sondern um Transpositionsgeschichten. Es geht um kollektive Auftrittsformen, 
deren Funktionen je spezifisch situiert sind und die doch über den lokalen Zusam-
menhang und das Hier und Jetzt der Darstellung hinausweisen — um ein queeres, 
kreolisiertes Dragging, das den Anlass für neue, unabsehbare Bezugnahmen gibt. 
Während der auf Dauer gestellte rechte Karneval zu Zeiten der Pandemie Klan-

572	 Vgl. zu ›male Baby Dolls‹ Vaz Deville, Baby Dolls, 2013: 86-91. Siehe auch Godet, Gen-
der Bending, 2025. Die queere Geschichte der Back Streets, der dortigen Drag Shows 
und des alltäglichen Gender Bending, ist seit den 1960er-Jahren weitgehend ver-
drängt zugunsten bürgerlicher Aufstiegsnarrative; zur Geschichte von Black Queer-
ness und der Heteronormativität von Respektabilitätspolitiken im Umfeld des Civil 
Rights Movements vgl. Russel, The Color of Discipline, 2008. Zu den »bourgeois, neo-
Victorian ideals of the African American middle class« und der »anti-erotic prudery 
of racial uplift« im Gegensatz zur »naked mask« vgl. auch Chude-Sokei, The Last 
»Darky«, 2006: 202-203.

573	 Vgl. Adams/Sakakeeny, Remaking New Orleans, 2019.
574	 Vgl. Dewulf, From the Kingdom, 2017; siehe zu Diablitos und Black Brotherhoods auch 

From the Calendas, 2018: 17. Vgl. zudem Lecount Samaké im Kontext des boliviani-
schen Karnevals zur Nähe von Diabladas, Morenos und Indians: Dancing for the Vir-
gin and the Devil, 2004.



237III. Jim Crow

Hoods als Ironisierung der Maskenpflicht in Supermärkte schleppt und den Auf-
stand für eine rekonfigurierte Ordnung der Ungleichheit probt, machen die Baby 
Dolls nichtlineare globale Verwandtschaftsverhältnisse lesbar. Vor dem Hinter-
grund der lateinamerikanischen feministischen Streikbewegung wird das etwa 
am queeren Auftritt von Marika Antifascista deutlich. In kurzen Satinröcken und 
mit stilisierten Kopfbedeckungen samt rosa Hörnern tanzt diese queere Guerilla 
als antifaschistische Protestfigur seit 2020 während des Karnevals von La Legua 
durch die Straßen Chiles.575 Der an die Baby Dolls mit ihren kurzen Röcken erin-
nernde Auftritt wird im Netz gestreamt und über Social Media weltweit geteilt. 
Im Protest gegen den gegenwärtigen, nicht zuletzt geschlechterpolitischen Roll-
back im Zuge eines neuen, vielgestaltigen und globalisierten wirtschaftsliber-
tären Autoritarismus erinnern diese little antifa-devils an den Widerstand auch 
gegen den chilenischen Putsch der 1970er-Jahre, mithin gegen die frühe Verbin-
dung von Neoliberalismus und faschistischer Diktatur. Die mit der Erscheinung 
der Baby Dolls verwandte Auftrittsform macht auf bis dato abseitig erscheinende 
politische Fluchtlinien aufmerksam.576 

Mit den Mardi Gras Baby Dolls von heute hat Marika Antifascista freilich 
nicht direkt etwas zu tun. Die Auftrittsformen der Baby Dolls und ihrer ent-
fernten Verwandten mögen auch kein Entwurf für politische Organisation sein, 
aber immerhin legt ihr Tanzen as if they were free unabsehbare Verbindungen 
über die bloße Bezugnahme von Angesicht zu Angesicht hinaus nahe. Aus die-
ser dezidiert nichtgenealogischen, aterritorialen Perspektive macht es durch-
aus Sinn, entfernte Verbindungen weiterzuspinnen. Davon gibt es viele: etwa zu 
den rot kostümierten Teufelsfiguren von Cape Town, die die dortigen Indians, 
die Atjas, begleiten … Vielleicht erinnern die Baby Dolls ja auch an die Etymo-
logie und Auftrittsform von Hellequin, der aus der ›Hölle‹ kommenden, kleinen, 
minderen komischen Figur des europäischen Volkstheaters. Ruß beschmiert, 
als Personifikation der Prekarisierten, tritt der andernorts sogenannte Har-
lekin, wie Rudolf Münz herausarbeitet, jedenfalls auch nicht geordnet auf die 
Bühne; auf nicht belegbare Weise wohl aus den Charivaris und Diablerien im 

575	 Zu Marika Antifascista, queerem Karneval und dem Zusammenhang auch mit der 
feministischen Streikbewegung in Lateinamerika vgl. Cabello/Diaz, »Die Straße wird 
queer«, 2023 (https://tdz.de/artikel/593b6dfb-a0eb-48a5-a772-5ba3d88a4f2c; 
11. September 2024). Dort werden diese offenen kollektiven Gefüge als cuerpo-
territorio bezeichnet — als Gefüge, die sich gegen Grenzziehungen wenden (vgl. 
Gago, Feminist International, 2020 (Kapitel 3, Body Territory: 60-77). Anknüpfend an 
Echeverri (Territory, 2005) vgl. zudem Govrin, Politische Körper, 2022: 173-221, hier 
216. Zu transversalen Sorgepraktiken siehe auch Lorey, Demokratie, 2021: 161-198.

576	 Zur Verbindung von Baby Dolls und aktivistischem Protest in der Karibik vgl. 
Marshall, Diasporic Baby Dolls, 2021: 10-12. 

https://tdz.de/artikel/593b6dfb-a0eb-48a5-a772-5ba3d88a4f2c


238 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

16. Jahrhundert »in die Reihen der Comici dell’arte gekommen«,577 ist seine Auf-
trittsform der Sprung, der den Rahmen der Darstellung sprengt. 

So lässt sich von den Baby Dolls aus freilich an alle möglichen Formen des 
Dragging als ›sprunghaftes Mitschleppen‹ erinnern. Das betrifft noch die Ver-
wandtschaftsbeziehungen zu den alteuropäischen Perchtenaufzügen. Im öster-
reichischen Gastein werden die Perchten von einem Hanswurstpaar begleitet. 
Den venezianischen Karneval aufrufend, haben die sogenannten Bajazzl jeweils 
eine ›Poppin‹ an der Leine — eine angeblich Fruchtbarkeit bringende Puppe, 
mit der junge Mädchen beworfen werden.578 Die ›unruly bodies‹ der Baby Dolls 
mögen solche maskulinistischen Sexualisierungen von Karnevals-throws, von 
Kamelle, parodierend ins Gedächtnis rufen, erinnern damit aber eben auch an 
das mimetische Potenzial, Auftrittsformen gegenhegemonial zu kapern. Die 
in ihrem Outfit und Repertoire aufgerufenen Erinnerungsamalgame jedenfalls 
sind in der Tat dirty — too slippery to police.579 Niemand kann genau sagen, wo 
diese Figuren ›eigentlich‹ herkommen und für was sie ›stehen‹. Als kreolisierte 
Figurationen zeigen sie, dass das Bezugnehmen kein lineares Unterfangen ist. 
Im immer wieder anders erscheinenden Auftreten, im nomadisierten touching 

577	 Münz, Das „andere“ Theater, 1979: 102. 
578	 Vgl. Hutter, Salzburger, 2002: 12.
579	 So, auf die Persona Jim Crow bezogen, Lhamon, Jump Jim Crow, 2003: 23.

Abb. 58. Marika Antifascista, La Legua, Chile, 2021. Foto: Elianira Riveros Piro.



239III. Jim Crow

across wird das Bedürfnis artikuliert, sich gemeinsam die ›Lumpen‹580 anders, 
queer, anzueignen und ihnen so erst gerecht zu werden. 

Bei genauerem Hinsehen sprengen sie denn auch genealogische Narra-
tive und binäre Geschlechtervorstellungen. Ihr Outfit setzt, den karnevalesken 
Gepflogenheiten von Mardi Gras entsprechend, einen Pun, einen Sprachwitz, 
in Szene. Ihre Satinwear ist ein paronomastisches Spiel mit der Verteufelung 
ihrer Körper, der Kopulation von Material (Satin) und Zuschreibung (Satan). 
Als ›little devils‹, diablitas, gelesen,581 verschränken die Baby Dolls Kinder- 
und Frauenbild in Gestalt lebendiger, sich verselbständigender Puppen und 
exponieren ihr Wissen um eine andere als reproduktive, eine deterritorialisie-
rende Zeitlichkeit des Auftretens, das dem plumpen Historismus einer linea-
ren ›clannic identity‹ patriarchal geprägter High Society-Old Liners mit ihren 
rückwärtsgewandten Spektakeln abgeht. Die Baby Dolls performen stattdessen 
eine Art Temporal Dragging transozeanischer Verflechtungen. Ihre paradoxale 
Auftrittsform als übersexualisierte Babies in erwachsenen Körpern setzt ein 
nichtgenealogisches Zeitlichkeitsverständnis in Szene. Die Baby Dolls insze-
nieren das implizite Wissen um die verschränkte Temporalität performativen 
Transponierens. Von den Baby Dolls lässt sich lernen, auf lineare Verwandt-
schaftsverhältnisse und entsprechende Territorialisierungen zu pfeifen, indem 
sie Maskeradepraktiken aus dem Zusammenhang reißen und rekontextuali-
siert anders verwenden. Zitierend, tanzend aktualisieren sie eine Art »alterna-
tive theatricalization of kinship«.582 

Offenkundig hat dieses Dragging eine besondere räumliche Ausstrahlung, 
über das Tanzen vor Ort hinaus. Wie die Indians gehören die Baby Dolls auch 
jenseits von New Orleans zum Figurenarsenal des kreolisierten Karnevals. Auf 
Martinique und Trinidad erscheinen sie in den 1880er-Jahren als trinitarische 
Figur — als Puppe, Kind und ›gefallene‹ Frau.583 Während in New Orleans Baby-
puppe und Weiblichkeitsinszenierung im Erscheinen der Körper inzwischen 
verbacken sind, treten Leute im karibischen Karneval mit weißen blauäugigen 
Babypuppen auf, um alle möglichen Umstehenden in einer Art mock shaming 
als Väter zu adressieren und Alimente einzufordern.584 Ihr Straßentheater, 

580	 Siehe Benjamin, Das Passagen-Werk, V.1, 1991: 572; N 1a, 8.
581	 Vgl. Vaz, Baby Dolls, 2013: 96.
582	 Dillon, New World Drama, 2014: 189.
583	 Vgl. Marshall, Diaporic Baby Dolls, 2021: 3; McIntyre, Baby Doll, 2021: 3, 12; Franco, 

Women Maskers, 2018. Für die Black Indians ließen sich ähnliche Korrespondenzen 
mit Blick auf die Jonkonnu-Feste auf den Bahamas bestimmen; vgl. Sands, Carnival 
Celebrations, 1991. Zum Karneval von Trinidad vgl. auch Hill, Trinidad Carnival, 1972.

584	 Vgl. Marshall, Diasporic Baby Dolls, 2021: 5. Siehe auch Michael P. Smiths Foto vom 
Mardi Gras in New Orleans 1986, auf dem noch eine Baby Doll mit Puppe abgebildet 
ist (Mardi Gras Indians, 1994: 74).



240 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

karnevalesken Heischegängen verwandt, schlägt letztlich noch die Brücke zu 
Kewpie, der Drag-Ikone von District Six, mit deren Bild im Baby Doll-Dress 
dieses Buch beginnt und deren Name eine entsprechende, immer wieder pop-
kulturell besungene Babypuppe zitiert. Zusammen verdeutlichen sie, dass 
Dragging spezifische gesellschaftliche Verortungen ebenso wie das Potenzial 
metamorphotischer Übersetzungsarbeit mit sich bringt und so die Möglichkeit 
globaler politischer Veränderung erahnbar macht. 

Tanzend reklamieren die Baby Dolls also den Widerstreit gegen unter-
schiedliche Formen der Apartheid. Sie performen und allegorisieren, was in New 
Orleans Second Lining genannt wird. Der Etymologie entsprechend, geht es 
dabei nicht einfach ums Hinterhertanzen, sondern ums Sekundieren: und zwar 
als unterstützendes, chorisches, auch kontrapunktisch gegenstrebiges Mit-Tan-
zen, das Raum gibt für kleine singuläre, einander ablösende Auftritte der Einzel-
nen; so bilden diese Auftritte mit ihren fluiden Übergängen Konstellationen, in 
denen zumindest temporär alle möglichen Leute Platz finden können. Denn die 
Baby Dolls treten dezidiert als support characters auf, die andere Meuten beglei-
ten, aber nicht zu kontrollieren sind. Den dirty Verhältnissen zum Trotz ruft 
ihr tänzerisches Dragging über Bande das queere Nachleben jener fabelhaften, 
transozeanischen Hydra ins Gedächtnis, von der etwa Rediker und Linebaugh 
erzählen.585 Den öffentlichen Raum deterritorialisierend, das Bleibe-, Bewe-
gungs- und Freiheitsrecht von tout-monde einklagend, stehen sie nicht für einen 
revolutionären Gestus, der beansprucht, die Verhältnisse auf einen Schlag zu 
ändern. Stattdessen berühren sie die vage Erinnerung an alle möglichen umher-
ziehenden Leute, deren Herkunft ebenso unabsehbar ist wie ihr potenzielles 
zukünftiges, sprunghaftes Auftauchen andernorts und die sich im Erscheinen 
doch immer wieder herrschenden, identitären Trennungspolitiken widersetzen. 
Auf historische und gegenwärtige Gewaltverhältnisse verweisend, sind die Raum 
spendenden Baby Dolls letztlich lesbar als unheroische, karnevaleske Allegorien 
des Widerstreits gegen überkommene, gegen bestehende Grenzziehungsprakti-
ken.586 Ihr dirty Dragging — mit Freeman, trailing »behind actually existing social 
possibilities«587 — wendet sich potenziell noch gegen die derzeitigen maskierten 
Aufstände für neue Apartheidordnungen arbiträrer Color wie Gender Lines. So 

585	 Vgl. Linebaugh/Rediker, Hydra, 2000.
586	 Siehe entsprechend Reed: »The stagey underclasses (…) circulate in unruly patterns 

that defy the ordering practices of power. Although rarely confronting authority in 
direct combat, their acts at times shift the terrain and achieve occasional and par-
tial — though still significant — victories. If they constitute a many-headed hydra, 
the beast shows itself rarely, appearing mostly in the theatrical imaginations of the 
Atlantic world’s more privileged classes.« (Rogue Performances, 2009: 7)

587	 Freeman, Time Binds, 2010: xiii; zur allegorischen Zeitlichkeit: 69-71.



241III. Jim Crow

gelesen, reklamieren die Baby Dolls nicht einfach die Straße für sich, sondern 
bringen in einer Art performativem Materialismus die Ahnung von der Möglich-
keit anderer Beziehungsweisen hervor — und zwar von under the bridge, von 
einer kaputten Gegend aus, die durchaus, wenn auch aus der Entfernung, die 
Zerstörungen früherer Fairy Lands wie Kewpies District Six ins Gedächtnis ruft. 
Über die bewegten, je spezifisch situierten Körper strahlt dieses epistemische 
wie politische Potenzial des Mittanzens als affektive Ressource trotz aller Nie-
derlagen ins Irgendwo aus, kann auch anderswo gebraucht werden und mag an 
anderer Stelle, anders figuriert wieder auftauchen … 

Abb. 59. Baby Dolls, ›under the bridge‹, Tremé, New Orleans, 2024. Foto: Aurélie Godet.

… movement happens588 …

588	 Gilmore, Golden Gulag, 2007: 248.



242 Evelyn Annuß: Dirty Dragging



Postscriptum

»Wir bitten Sie (…) dafür Sorge zu tragen, dass keine gestalterische Annähe-
rung an den ikonischen Schriftzug der Marke … unserer Mandantin erfolgt.« 
Die ursprüngliche, das Zitieren ohne Anführungszeichen reflektierende Cover-
gestaltung von Oliver Brentzel fiel, als die erste Fahne schon vorlag, dem gegen-
wärtigen Crackdown on Queering und der bürokratisierten Instrumentalisie-
rung des Copyrights zum Opfer. Keep on Dragging …



244 Evelyn Annuß: Dirty Dragging



Anhang

Archive

Bartolomeu Dias Museum. Mossel Bay. 
Bayerische Staatsbibliothek. München. 
	 Fotoarchiv Heinrich Hoffmann; Musikalischer Nachlass Siegfried Walther 

Müller.
Bundesarchiv. Berlin. 
Deutsches Bundesarchiv. Berlin. 
Deutsches Historisches Museum. Berlin.
District Six Museum. Johannesburg.
Gala Queer Archive. Johannesburg.
	 Kewpie Photographic Collection.
Gasteiner Museum. Bad Gastein.
Harvard University, Houghton Library. Cambridge, Massachusetts.
Harvard Theatre Collection on Blackface Minstrelsy, 1833-1906.
Iziko Social History Centre. Cape Town.
Library of Congress. Washington, D.C.
National Library of South Africa. Cape Town.
National Portrait Gallery, Smithsonian Institution. Washington, D.C. 
	 Nachlass Paul Colin. 
New Orleans Public Library. New Orleans, Louisiana. 
Österreichische Mediathek, Audiovisuelles Archiv. Technisches Museum Wien. Wien. 
Österreichisches Volkskundemuseum.Wien.
Perchtenmuseum. Bad Gastein.
Privatarchiv Kenny Misroll. Cape Town. 
Privatarchiv L. J. Goldstein. New Orleans. 
Privatarchiv Melvyn Matthews. Cape Town.
Salzburger Landesinstitut für Volkskunde. Salzburg. 
	 Nachlass Richard Wolfram. 
Salzburger Weihnachtsmuseum. Salzburg.
The Presbytère, Louisiana State Museums. New Orleans. 



246 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Theaterhistorische Sammlungen des Instituts für Theaterwissenschaft an der Freien 
Universität Berlin. Berlin.

	 Nachlass Traugott Müller. 
Theaterwissenschaftliche Sammlung der Universität zu Köln. Schloss Wahn.
	 Sammlung Thingspiel.
The Historic New Orleans Collection (THNOC). New Orleans, Louisiana.
The Legacy Museum. Montgomery, Alabama. 
Tulane University Libraries. New Orleans, Louisiana.
	 Special Collections. Carnival Collection.
University of Cape Town. 
	 Digital Collections, Special Collections.
Western Cape Archives. Cape Town.



247Literatur

Literatur

A
Abrahams, Roger D. 2017. »Conflict Displays in the Black Atlantic«. In Santino, 

Jack (Hg.). Public Performances. Studies in the Carnivalesque and Ritualesque. 
Logan: Utah State University Press: 49—65.

Adamczak, Bini. 2017. Beziehungsweise Revolution. 1917, 1968 und kommende. 
Berlin: Suhrkamp.

Adams, Thomas Jessen, Sue Mobley und Matt Sakakeeny. 2019. »Introduction: 
What Lies Beyond Histories of Exceptionalism and Cultures of 
Authenticity«. In Adams, Thomas Jessen und Matt Sakakeeny (Hg.). 
Remaking New Orleans. Beyond Exceptionalism and Authenticity. Durham: 
Duke University Press: 1—32.

Adams, Thomas Jessen und Matt Sakakeeny (Hg.). 2019. Remaking New Orleans. 
Beyond Exceptionalism and Authenticity. Durham: Duke University Press.

Adams, Vincanne. 2019. »Neoliberal Futures. Post-Katrina New Orleans, 
Volunteers, and the Ongoing Allure of Exceptionalism«. In Adams, 
Thomas Jessen und Matt Sakakeeny (Hg.). Remaking New Orleans. Beyond 
Exceptionalism and Authenticity. Durham: Duke University Press: 288—
306. 

Adhikari, Mohamed (Hg.). 2013. Burdened by Race. Coloured Identities in 
Southern Africa. Cape Town: University of Cape Town Press.

Adhikari, Mohamed. 2013. »Predicaments of Marginality. Cultural Creativity 
and Political Adaptation in Southern Africa’s Coloured Communities«. In 
ders. (Hg.). Burdened by Race. Coloured Identities in Southern Africa. Cape 
Town: University of Cape Town Press: viii—xxxii.

Adorno, Theodor W. 1995. Studien zum autoritären Charakter. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. und Max Horkheimer. 1969. Dialektik der Aufklärung. 
Philosophische Fragmente. Frankfurt a. M.: Fischer.

Adrian, Karl. 1924. Von Salzburger Sitt’ und Brauch. Wien: Österreichischer 
Schulbücherverlag.

Adrian, Karl. 2002. »Perchtenlauf und Perchtentanz«. In Kammerhofer-
Aggermann, Ulrike und Lucia Luidold (Hg.). Im Winter und zur 
Weihnachtszeit. Bräuche im Salzburger Land 01. Zeitgeist | Lebenskonzepte 
| Rituale | Trends | Alternativen. 1. Ausgabe Salzburg (Salzburger Beiträge 
zur Volkskunde 13), elektr. Neuausgabe 2014, https://brauch.at/folge01/
ch06s09.html: 1—5.

Agnew, Vanessa, Jonathan Lamb und Daniel Spoth (Hg.). 2009. Settler and 
Creole Reenactment. Basingstoke/New York: Palgrave Macmillan. 

https://brauch.at/folge01/ch06s09.html
https://brauch.at/folge01/ch06s09.html


248 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Ahmed, Sara. 2014. The Cultural Politics of Emotion. Edinburgh: Edinburgh 
University Press.

Aitken, Robbie John Macvicar und Eve Rosenhaft. 2013. Black Germany. The 
Making and Unmaking of a Diaspora Community, 1884–1960. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Alexander, Michelle. 2012. The New Jim Crow. Mass Incarceration in the Age of 
Colorblindness. New York: New Press. Revised Edition.

Allen, James und John Littlefield. 2000. Without Sanctuary. Lynching 
Photography in America. Santa Fe: Twin Palms Publishers.

Alonzo, Christine und Peter Martin (Hg.). 2004. Zwischen Charleston und 
Stechschritt. Hamburg: Dölling und Galitz.

Altvater, Elmar. 2017. »Kapital und Anthropozän«. In Mathias Greffrath (Hg.). 
Re. Das Kapital. Politische Ökonomie im 21. Jahrhundert. München: Antje 
Kunstmann: 53—69.

Amin, Samir. 1998. Spectres of Capitalism. A Critique of Current Intellectual 
Trends. New York: Monthly Review Press.

Amlinger, Carolin und Oliver Nachtwey. 2022. Gekränkte Freiheit. Aspekte des 
libertären Autoritarismus. Berlin: Suhrkamp.

Amslinger, Julia, Franz Fromholzer und Jörg Wesche (Hg.). 2019. Lose Leute. 
Figuren, Schauplätze und Künste des Vaganten in der Frühen Neuzeit. 
Paderborn: Wilhelm Fink.

Andreassen, Rikke. 2015. Human Exhibitions. Race, Gender and Sexuality in 
Ethnic Displays. London/New York: Routledge.

Andrée-Eysn, Marie. 1905. Die Perchten im Salzburgischen. Braunschweig: 
Friedrich Vieweg und Sohn. 

Annuß, Evelyn. 1996. »Umbruch und Krise der Geschlechterforschung. Judith 
Butler als Symptom«. Das Argument 216: 505—524.

Annuß, Evelyn. 1998. »The Butler-Boom. Queer Theory’s Impact on Women’s/
Gender Studies«. In Lorey, Christoph und John L. Plews (Hg.). Queering 
the Canon. Defying Sights in German Literature and Culture. Columbia: 
Camden House: 73—86.

Annuß, Evelyn. 2005. Elfriede Jelinek — Theater des Nachlebens. München: 
Wilhelm Fink.

Annuß, Evelyn (Hg.). 2009. Stagings Made in Namibia. Postkoloniale Fotografie/
Postcolonial Photography? Berlin: b_books.

Annuß, Evelyn. 2011. »Für immer unser Afrika. Zur neokolonialen Modernisierung 
des deutschen Heimatfilms«. In Gutjahr, Ortrud und Stefan Hermes (Hg.). 
Maskeraden des (Post-) Kolonialismus. Inszenierte Unter-Repräsentationen 
der Anderen in der deutschsprachigen Literatur und im Film. Würzburg: 
Königshausen & Neumann: 323—345.



249Literatur

Annuß, Evelyn. 2011. »Visual Afterlives of Colonialism. Images of Namibia on 
Contemporary German Television«. Journal of Namibian Studies 9 (2011): 
7—16. 

Annuß, Evelyn (Hg.). 2013. Forum Modernes Theater. Special Issue: kollektiv 
auftreten 28.1.

Annuß, Evelyn. 2014. »Blackface and Critique«. Forum Modernes Theater 29, 1.2: 
64—72.

Annuß, Evelyn (Hg.). 2014. Maske und Kothurn. Special Issue: Volksfiguren 60.2.
Annuß, Evelyn. 2015. »Vom Gemeinschaftssound zur vergemeinschafteten 

Vogelperspektive. Thingspiel und Medienentwicklung«. In Benz, Wolfgang 
und Stiftung Topographie des Terrors (Hg.). Kunst im NS-Staat. Ideologie — 
Ästhetik — Protagonisten. Berlin: Metropol: 191—206.

Annuß, Evelyn. 2016. »Wollt ihr die totale Theaterwissenschaft? Raumdiskurse 
und Gründungsnarrative«. In Cairo, Milena, Moritz Hannemann, Ulrike Hass 
und Judith Schäfer (Hg.). Episteme des Theaters. Theaterwissenschaftliche 
Gesellschaft, Ausgewählte Beiträge der Jahrestagung 2014. Bielefeld: 
transcript: 635—647. 

Annuß, Evelyn. 2017. »Thingspielen in Österreich«. In Dallinger, Brigitte, Stefan 
Hulfeld und Veronika Zangl (Hg.). Theater unter NS-Herrschaft. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht/Vienna University Press: 239—256.

Annuß, Evelyn. 2019. Volksschule des Theaters. Nationalsozialistische 
Massenspiele. Paderborn: Wilhelm Fink.

Annuß, Evelyn. 2022. »Astramentum ex machina. Zum Queering kolonialer 
Schaukultur«. In Menke, Bettine und Wolfgang Struck (Hg.). 
Theatermaschinen — Maschinentheater. Von Mechaniken, Machinationen 
und Spektakeln. Bielefeld: transcript: 349—368.

Annuß, Evelyn. 2022. »Dirty Dragging… Mixed up in Projects that Do… Harm…«. 
In Thalmair, Franz (Hg.). Mixed up with Others Before We Even Begin. 
Ausstellungskatalog. mumok Wien. Köln: Walther und Franz König: 30—35 
(dt.), 78—83 (en.).

Annuß, Evelyn. 2023. »Affekt und Gefolgschaft.« In Ganzert, Anne, Philip 
Hauser und Otto Isabell (Hg.). Following. Ein Kompendium zu Medien der 
Gefolgschaft und Prozessen des Folgens. Berlin: de Gruyter: 251—261.

Annuß, Evelyn. 2023. »Alienating Choruses in German-Speaking Performing 
Arts«. The Germanic Review 98.2: 158—169.

Annuß, Evelyn. 2023. »Quoting Passion Aesthetics. On Oberammergau and 
its Nazi Afterlife«. In Mohr, Jan und Julia Stenzel (Hg.). Politics of the 
Oberammergau Passion Play. Tradition as Trade Mark. New York: Routledge: 
92—107.

Annuß, Evelyn. 2024. »Environnement et communauté nationale. Le théâtre 
choral de la propagande nazie«. Études Germaniques 79.4: 643—658.



250 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Annuß, Evelyn. 2024. »In the Air. Shell Shock Theater and Ornamental Girls 
in Nazi Propaganda«. In Heinrich, Anselm und Ann-Christin Simke (Hg.). 
Dramaturgies of War. Cham: Palgrave Macmillan: 195—209.

Annuß, Evelyn. 2024. »Populismus und Kritik.« In dies., Ralf von Appen, Sarah 
Chaker, Silke Felber, Andrea Glauser, Therese Kaufmann und Susanne 
Lettow (Hg.). Populismus kritisieren. Kunst — Politik — Geschlecht. Wien/
Bielefeld: mdwPress: 23—39.

Annuß, Evelyn. 2024. »Racisms and Representation. Staging Defacement in 
Germany Contextualized«. In Layne, Priscilla und Lily Tonger-Erk (Hg.). 
Staging Blackness. Representations of Race in German-Speaking Drama and 
Theater. Ann Arbor: University of Michigan Press: 174—194.

Annuß, Evelyn. 2025. »Notes on Facing Drag«. In Annuß, Evelyn und Raz Weiner 
(Hg.). Facing Drag. Gender Bending and Racialized Masking in Performing 
Arts and Popular Culture. Wien/Bielefeld: mdwPress: 11—23.

Annuß, Evelyn, Sebastian Kirsch und Fatima Naqvi (Hg.). 2023. The Germanic 
Review. Special Issue: Choral Figurations, 98.2. 

Annuß, Evelyn, Ralf von Appen, Sarah Chaker, Silke Felber, Andrea Glauser, 
Therese Kaufmann und Susanne Lettow (Hg.). 2024. Populismus kritisieren. 
Kunst — Politik — Geschlecht. Wien/Bielefeld: mdwPress.

Annuß, Evelyn und Raz Weiner (Hg.). 2025. Facing Drag. Gender Bending and 
Racialized Masking in Performing Arts and Popular Culture. Wien/Bielefeld: 
mdwPress.

Anzaldúa, Gloria. 1987. Borderlands/La Frontera. The New Mestiza. San 
Francisco: Aunt Lute Books.

Apel, Dora. 2004. Imagery of Lynching. Black Men, White Women, and the Mob. 
New Brunswick/London: Rutgers University Press. 

Arendt, Hannah. 1986 (*1955). Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. 
München: Piper.

Arendt, Hannah. 2017 (*1951). The Origins of Totalitarianism. UK: Penguin Books.
Armstrong, Louis. 1954. Satchmo: My Life in New Orleans. New York: Prentice-

Hall.
Atkins, Jennifer. 2018. »From the Bamboula to the Baby Dolls. Improvisation, 

Agency, and African American Dancing in New Orleans.« In Vaz-Deville, Kim 
(Hg.). Walking Raddy. The Baby Dolls of New Orleans. Jackson: University 
Press of Mississippi: 89—108.

Avery, Victoria und Jake Subryan Richards (Hg.). 2023. Black Atlantic. Power, 
People, Resistance. London/Dublin: Philip Wilson Publishers.

Axster, Felix. 2014. Koloniales Spektakel in 9 x 14. Bildpostkarten im Deutschen 
Kaiserreich. Bielefeld: transcript.

Azoulay, Ariella Aïsha. 2019. Potential History. Unlearning Imperialism. London: 
Verso.



251Literatur

B
Bachtin, Michail. 1995. Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur. 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Baker, Jean-Claude und Chris Chase. 2001. Josephine. The Hungry Heart. New 

York: Cooper Square Press.
Bal, Mieke. 1999. »Zwarte Piet’s Bal Masque«. In dies. und Anna Fox (Hg.). 1999. 

Zwarte Piet. London: Black Dog: v—xvii. 
Bal, Mieke und Anna Fox (Hg.). 1999. Zwarte Piet. London: Black Dog. 
Bala, Scruti und Ashley Tellis. 2015. »Introduction: The Global Careers of 

Queerness«. In dies. (Hg.). The Global Trajectories of Queerness. Re-Thinking 
Same-Sex Politics in the Global South. Reihe Thamyris / Intersecting: Place, 
Sex and Race, Band: 30. Leiden: Brill: 13—27.

Balibar, Étienne. 2011. »Toward a Diasporic Citizen? From Internationalism 
to Cosmopolitics«. In Lionnet, Françoise und Shu-mei Shih (Hg.). The 
Creolization of Theory. Durham: Duke University Press: 207—225. 

Balke, Friedrich. 2015. »Ähnlichkeit und Entstellung. Mindere Mimesis und 
maßgebender Anblick bei Platon und Walter Benjamin.« Comparatio. 
Zeitschrift für Vergleichende Literaturwissenschaft 7.2: 261—283.

Balke, Friedrich. 2016. »Mimesis und Figura. Erich Auerbachs niederer 
Materialismus.« In ders. und Hanna Engelmeier (Hg.). Mimesis und Figura. 
Paderborn: Wilhelm Fink: 13—88.

Balke, Friedrich. 2018. Mimesis zur Einführung. Hamburg: Junius.
Balke, Friedrich, Oliver Fahle und Annette Urban. 2020. Durchbrochene 

Ordnungen. Das Dokumentarische der Gegenwart. Bielefeld: transcript.
Balke, Friedrich und Elisa Linseisen. 2022. Mimesis Expanded. Die Ausweitung 

der mimetischen Zone. Paderborn: Wilhelm Fink.
Balme, Christopher. 2014. The Theatrical Public Sphere. Cambridge: Cambridge 

University Press.
Balme, Christopher und Nic Leonhardt. 2016. »Introduction: Theatrical Trade 

Routes«. Journal of Global Theater History 1.1: 1—9.
Balme, Christopher und Nic Leonhardt. 2016. Theatrical Trade Routes. Journal 

of Global Theater History, Special Issue, 1.1. 
Balzer, Jens. 2022. Ethik der Appropriation. Berlin: Matthes & Seitz.
Barad, Karen. 2020. »Troubling Time/s and Ecologies of Nothingness. 

Re-turning, Re-membering, and Facing the Incalculable«. In Fritsch, 
Matthias und Philippe Lynes, David Wood (Hg.). Eco-Deconstruction. New 
York: Fordham University Press: 206—48.

Barnes, Bruce Sunpie. 2022. »Les squelettes sont en marche. Le gang du 
Northside Skull and Bone«. In Musée du quai Branly — Jacques Chirac (Hg.). 
Black Indians de la Nouvelle-Orléans. Arles: Actes Sud: 184—189. 



252 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Barnett, Victoria J. 1999. Bystanders: Conscience and Complicity During the 
Holocaust. Westport: Greenwood Press.

Baroni, Monica. 2012 (*2006). »Drag«. In Gerstner, David A. Routledge 
International Encyclopedia of Queer Culture. New York: Routledge: 191.

Barthes, Roland. 1972. »The Great Family of Man«. In ders. Mythologies. 
Übersetzt von Annette Lavers. New York: Hill & Wang: 100—102.

Barthes, Roland. 1985. Die helle Kammer. Bemerkung zur Photographie. Frankfurt 
a. M: Suhrkamp.

Basso, Hamilton. 1948. »Boom Town, Dream Town. New Orleans Retains Its Old-
World Charm, but Its Biggest Effort Today Is to Become a No. 1 Seaport«. 
Holiday 3.2: 26—41 und 124—126.

Bate, David. 2003. »Fotografie und der koloniale Blick.« In Wolf, Herta (Hg.). 
Diskurse über die Fotografie. Fotokritik am Ende des fotografischen Zeitalters. 
Bd. II. Frankfurt a. M.: Suhrkamp: 115—132.

Bauer, Richard, Hans Günter Hockerts, Brigitte Schütz, Wolfgang Till und 
Walter Ziegler (Hg.). 2002. München — »Hauptstadt der Bewegung«. 
Bayerns Metropole und der Nationalsozialismus. Münchner Stadtmuseum. 
Neuauflage. Wolfratshausen: Minerva. 

Bauman, Zygmunt. 2017. Retrotopia. Cambridge: Polity. 
Baxter, Lisa. 2001. »Continuity and Change in Cape Town’s Coon Carnival: The 

1960s and 1970s«. African Studies 60.1: 105—87.
Bay, Hansjörg. 2010. »Transkulturelle Stockungen. Verhaftung und Verwandlung 

bei Kafka und Tawada«. In Heimböckel, Dieter, Irmgard Honnef-
Becker, Georg Mein und Heinz Sieburg (Hg.). Zwischen Provokation und 
Usurpation. Interkulturalität als (un)vollendetes Projekt der Literatur- und 
Sprachwissenschaften. München: Wilhelm Fink: 251—275.

Bean, Annemarie, James V. Hatch und Brooks McNamara (Hg.). 1996. Inside 
the Minstrel Mask. Readings in Nineteenth-Century Blackface Minstrelsy. 
Hanover: Wesleyan University Press. 

Beckert, Sven. 2014. King Cotton. Eine Globalgeschichte des Kapitalismus. 
München: Beck.

Becks-Malorny, Ulrike. 2016. James Ensor: 1860—1949. Masks, Death, and the Sea. 
Köln: Taschen.

Behrend, Heike und Tobias Wendl. 1998. Snap me one! Studiofotografen in 
Afrika. München/London/New York: Prestel.

Belting, Hans. 2013. Faces. Eine Geschichte des Gesichts. München: C.H. Beck.
Benjamin, Walter. 1991. Das Passagen-Werk. In ders. Gesammelte Schriften. Band 

V in zwei Teilbänden. Herausgegeben von Hermann Schweppenhäuser und 
Rolf Tiedemann. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.



253Literatur

Benjamin, Walter. 1991. »Erfahrung und Armut«. In ders. Gesammelte Schriften. 
Band II/1. Herausgegeben von Hermann Schweppenhäuser und Rolf 
Tiedemann. Frankfurt a. M.: Suhrkamp: 213—219.

Benjamin, Walter. 1991. »Lehre vom Ähnlichen«. In ders. Gesammelte Schriften. 
Band II/1. Herausgegeben von Hermann Schweppenhäuser und Rolf 
Tiedemann. Frankfurt am Main: Suhrkamp: 204—210.

Benjamin, Walter. 1991. »Über das mimetische Vermögen«. In ders. Gesammelte 
Schriften. Band II/1. Herausgegeben von Hermann Schweppenhäuser und 
Rolf Tiedemann. Frankfurt a. M.: Suhrkamp: 210—213.

Benjamin, Walter. 1991. »Über den Begriff der Geschichte«. In ders. Gesammelte 
Schriften. Band I/2. Herausgegeben von Hermann Schweppenhäuser und 
Rolf Tiedemann. Frankfurt am Main: Suhrkamp: 690—708.

Benjamin, Walter. 1991. »Zur Kritik der Gewalt«. In ders. Gesammelte Schriften. 
Band II/1. Herausgegeben von Hermann Schweppenhäuser und Rolf 
Tiedemann. Frankfurt am Main: Suhrkamp: 179—203.

Benjamin, Walter. 1991. Gesammelte Schriften. Herausgegeben von Hermann 
Schweppenhäuser und Rolf Tiedemann. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Benthien, Claudia. 2001. Haut. Literaturgeschichte, Körperbilder, Grenzdiskurse. 
Originalausgabe, 2. Auflage. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Berry, Jason. 2021. City of a Million Dreams. New Orleans at the Year 300. Chapel 
Hill: University of North Carolina Press.

Bhabha, Homi K. 2012. Über kulturelle Hybridität. Tradition und Übersetzung. 
Wien/Berlin: Turia + Kant.

Bhatti, Anil und Dorothee Kimmich. 2015. »Einleitung«. In dies. (Hg.). Ähnlichkeit. 
Ein kulturtheoretisches Paradigma. Konstanz: Konstanz University Press: 
7—31.

Bhatti, Anil und Dorothee Kimmich (Hg.). 2015. Ähnlichkeit. Ein 
kulturtheoretisches Paradigma. Konstanz: Konstanz University Press.

Bickford-Smith, Vivian 1990. »The Origins and Early History of District Six to 
1910«. In Jeppie, Shamil und Crain Soudien (Hg.). The Struggle of District 
Six. Past and Present. Cape Town: Buchu Books: 33—43.

Bickford-Smith, Vivian. 1995. Ethnic Pride and Racial Prejudice in Victorian 
Cape Town. Cambridge: Cambridge University Press.

Bickford-Smith, Vivian und Nigel Worden, Elisabeth van Heyningen (Hg.). 1999. 
Cape Town in the Twentieth Century. An Illustrated History. Cape Town: 
David Philip.

Bleyer, Andrea. 2002. »Perchtenaufnahmen im Nachlass von Richard Wolfram«. 
In Kammerhofer-Aggermann, Ulrike und Lucia Luidold (Hg.). Im Winter 
und zur Weihnachtszeit. Bräuche im Salzburger Land 01. Zeitgeist | 
Lebenskonzepte | Rituale | Trends | Alternativen. 1. Ausgabe Salzburg 



254 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

(Salzburger Beiträge zur Volkskunde 13), elektr. Neuausgabe 2014, https://
brauch.at/folge01/ch05s06.html: 1—9.

Bockhorn, Olaf. 1994. »Von Ritualen, Mythen und Lebenskreisen. Volkskunde 
im Umfeld der Universität Wien«. In Jacobeit, Wolfgang, Hannjost Lixfeld 
und Olaf Bockhorn (Hg.). Völkische Wissenschaft. Gestalten und Tendenzen 
der deutschen und österreichischen Volkskunde in der ersten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts. Helmut Paul Fielhauer gewidmet. Wien: Böhlau: 477—526.

Bockhorn, Olaf. 2002. »Richard Wolframs Salzburger ›Brauchtumsaufnahme‹«. 
In Kammerhofer-Aggermann, Ulrike und Lucia Luidold (Hg.). Im Winter 
und zur Weihnachtszeit. Bräuche im Salzburger Land 01. Zeitgeist | 
Lebenskonzepte | Rituale | Trends | Alternativen. 1. Ausgabe Salzburg 
(Salzburger Beiträge zur Volkskunde 13), elektr. Neuausgabe 2014, https://
brauch.at/folge01/ch05s25.html: 1—17.

Bollmus, Reinhard. 1970. Das Amt Rosenberg und seine Gegner. Zum Machtkampf 
im nationalsozialistischen Herrschaftssystem. Stuttgart: Deutsche 
Verlagsanstalt.

Boudry, Pauline und Renate Lorenz. 2011. Temporal Drag. Ostfildern: Hatje 
Cantz.

Bourget, Steve. 2022. »Victor Harris ou l’art d’être un Big Chief«. In Musée du 
quai Branly — Jacques Chirac (Hg.). Black Indians de la Nouvelle-Orléans. 
Arles: Actes Sud: 136—153.

Bowditch, Rachel und Pegge Vissicaro (Hg.). 2018. Performing Utopia. 
Enactments Series. Chicago: Seagull Books. 

Bowersox, Jeff. 2024. »Blackface and Black Faces on German and Austrian 
Stages, 1847—1914«. In Layne, Priscilla und Lily Tonger-Erk (Hg.). Staging 
Blackness. Representations of Race in German-Speaking Drama and Theater. 
Ann Arbor: University of Michigan Press: 147—173.

Bowes, John P. 2016. Land Too Good for Indians: Northern Indian Removal. 
Norman: University of Oklahoma Press.

Brah, Avtar. 2003. »Diaspora, Border and Transnational Identities«. In Lewis, 
Reina und Sara Mills (Hg.). Feminist Postcolonial Theory. A Reader. 
Edinburgh: Edinburgh University Press: 613—634.

Braidotti, Rosi. 2006. Transpositions. On Nomadic Ethic. Cambridge: Polity 
Press. 

Braidotti, Rosi. 2011. Nomadic Theory. New York: Columbia University Press.
Bratcher, Melanie. 2018. »Operationalizing ›Baby‹ for Our Good. A Critical 

Cultural Commentary on Early Twentieth-Century Songs about Women 
as Baby and Baby Doll«. In Vaz-Deville, Kim (Hg.). Walking Raddy. The Baby 
Dolls of New Orleans. Jackson: University Press of Mississippi: 75—87.

Braumüller, Wolf. 1935. »Kurt Heynicke. Der Weg ins Reich«. Deutsche 
Bühnenkorrespondenz 58: 1—3.

https://brauch.at/folge01/ch05s06.html
https://brauch.at/folge01/ch05s06.html
https://brauch.at/folge01/ch05s25.html
https://brauch.at/folge01/ch05s25.html


255Literatur

Brecht, Bertolt 1997 (*1939/40). »Über die Theatralik des Faschismus«. In 
ders. Werke. Große kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe. Band 
10. Stücke 10. Stückfragmente und Stückprojekte. Berlin/Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp: 561—569.

Brecht, Bertolt 1997. Werke. Große kommentierte Berliner und Frankfurter 
Ausgabe. Band 10. Stücke 10. Stückfragmente und Stückprojekte. Berlin/
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Breunlin, Rachel (Hg.). 2018. Fire in the Hole. The Spirit Work of Fi Yi Yi and 
the Mandingo Warriors. New Orleans, LA: The Neighborhood Story Project 
with the University of New Orleans Press.

Breunlin, Rachel, Ronald W. Lewis und Helen A. Regis. 2009. The House of Dance 
and Feathers. A Museum by Ronald W. Lewis. New Orleans: UNO Press.

Brock, Jerry. 2018. »Baby Doll Addendum and Mardi Gras ’49«. In Vaz-Deville, 
Kim (Hg.). Walking Raddy. The Baby Dolls of New Orleans. Jackson: University 
Press of Mississippi: 189—193. 

Bröckling, Ulrich, Thomas Lemke und Susanne Krasmann. 2000. 
»Gouvernementalität, Neoliberalismus und Selbsttechnologien. Eine 
Einleitung«. In Bröckling, UIrich, Susanne Krasmann und Thomas Lemke 
(Hg.). Gouvernementalität der Gegenwart. Studien zur Ökonomisierung des 
Sozialen. Frankfurt am Main: Suhrkamp: 7—40. 

Brook, Daniel. 2019. The Accident of Color. A Story of Race in Reconstruction. 
New York: W. W. Norton and Company.

Brühwiler, Benjamin. 2012. »Blackface in America and Africa. Popular Arts and 
Diaspora Consciousness in Cape Town and the Gold Coast«. In Falola, 
Toyin und Tyler Fleming (Hg.). Music, Performance, and African Identities. 
New York: Routledge: 125—143.

Brunotte, Ulrike. 2004. Zwischen Eros und Krieg. Männerbund und Ritual in der 
Moderne. Berlin: Wagenbach.

Bruns, Claudia. 2008. Politik des Eros. Der Männerbund in Wissenschaft, Politik 
und Jugendkultur (1880–1934). Köln/Wien: Böhlau.

Bruns, Claudia. 2011. »The Politics of Eros. The German Männerbund between 
Anti-Feminism and Anti-Semitism in the Early Twentieth Century«. In 
Faull, Katherine M. (Hg.). Masculinity, Senses, Spirit. Maryland: Bucknell 
University Press: 153—190. 

Bruns, Claudia. 2022. »Antisemitism and Colonial Racisms. Genealogical 
Perspectives«. In Vogt, Stefan (Hg.). Colonialism and the Jews in German 
History. London: Bloomsbury Publishing: 25—55.

Büchmann, Georg. 1961 (*1864). Geflügelte Worte. Der Zitatenschatz des deutschen 
Volkes. Gesammelt und erläutert von Georg Büchmann. Fortgesetzt von 
Werner Rust und Gunther Haupt. Berlin: Haude & Spener.



256 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Bukkakis, Olympia. 2020. »Gender Euphoria. Trans and Non-Binary Identities 
in Drag«. Edward, Mark und Stephen Farrier (Hg.). Contemporary Drag 
Practices and Performers. Drag in a Changing Scene. Volume 1. London: 
Methuen Drama: 133—144.

Burt, Ramsay. 1998. Alien Bodies. Representations of Modernity, ›Race‹ and 
Nation in Early Modern Dance. London/New York: Routledge.

Butler, Judith. 1990. Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity. 
New York: Routledge.

Butler, Judith. 1999 (*1990). »Preface (1999)«. In dies. Gender Trouble. Feminism 
and the Subversion of Identity. New York: Routledge: vii—xxvi.

Butler, Judith. 1999 (*1990). »Preface (1990)«. In dies. Gender Trouble. Feminism 
and the Subversion of Identity. New York: Routledge: xxvii—xxxiii.

Butler, Judith. 2009. »Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend.« 
In Jaeggi, Rahel und Tilo Wesche (Hg.). Was ist Kritik? Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp: 221—246.

Butler, Judith. 2016. Notes Toward a Performative Theory of Assembly. Cambridge: 
Harvard University Press.

Butler, Judith. 2017. »When Gesture Becomes Event«. In Street, Anna, Julien 
Alliot und Magnolia Pauker (Hg.). Inter Views in Performance Philosophy. 
Crossings and Conversations. London: Palgrave Macmillan. 

Butler, Judith. 2021. »Bodies That Still Matter«. In Halsema, Annemie, Katja 
Kwastek und Roel van den Oever (Hg.). Bodies That Still Matter. Resonances 
of the Work of Judith Butler. Amsterdam: Amsterdam University Press: 177—
193.

Butler, Judith. 2024. Who’s Afraid of Gender? London: Penguin Books.g

C
Cabello, Cristeva und Jorge Diaz. 2023. »Die Straße wird queer. Performance 

und Protest der LGBTQIA+ Szene in Chile.« Theater der Zeit Spezial 
09/2023: Chile: 15—19: https://tdz.de/artikel/593b6dfb-a0eb-48a5-a772-
5ba3d88a4f2c.

Cable, George Washington. 1886. »Creole Slave Songs«. The Century Magazine 
XXXI.6: 807—828.

Cameron, Edwin und Mark Gevisser (Hg.). 1995. Defiant Desire. Gay and Lesbian 
Lives in South Africa. New York/London: Routledge.

Campanella, Richard. 2008. Bienville’s Dilemma. A Historical Geography of New 
Orleans. Lafayette: Center for Louisiana Studies.

Campanella, Richard. 2017. Cityscapes of New Orleans. Baton Rouge: Louisiana 
State University Press.

https://tdz.de/artikel/593b6dfb-a0eb-48a5-a772-5ba3d88a4f2c
https://tdz.de/artikel/593b6dfb-a0eb-48a5-a772-5ba3d88a4f2c


257Literatur

Campt, Tina. 2004. Other Germans. Black Germans and the Politics of Race, 
Gender, and Memory in the Third Reich. Ann Arbor: University of Michigan 
Press.

Canetti, Elias. 1980 (*1960). Masse und Macht. Frankfurt a. M.: Fischer. 
Carolin, Andy. 2021. Post-Apartheid Same-Sex Sexualities. Restless Identities in 

Literary and Visual Culture. London/New York: Routledge. 
Carrico, Rachel. 2018. »Reinvention. Miss Antoinette K-Doe and Her Baby 

Dolls«. In Vaz-Deville, Kim (Hg.). Walking Raddy. The Baby Dolls of New 
Orleans. Jackson: University Press of Mississippi: 203—211.

Casale, Rita. 2014. »Subjekt feministisch gedacht. Zur Verwechslung von Subjekt 
und Identität in den Gender Studies«. In: Fleig, Anne (Hg.). Die Zukunft 
von Gender. Begriff und Zeitdiagnose. Frankfurt a. M./New York: Campus: 
76—96.

Casimir, Jean, Cosmin Costinaș, Lēnablou, Vladimir Lucien und Eric Otieno 
Sumba. 2023. O Quilombismo. Von Widerstand und Beharren. Von Flucht als 
Angriff. Von alternativen demokratisch-egalitären politischen Philosophien. 
Berlin: Haus der Kulturen der Welt.

Celestan, Karen. 2022. »Social Aid and Pleasure Clubs de La Nouvelle-Orléans 
africaine-américaine. Un movement de culture et de résistance«. In Musée 
du quai Branly — Jacques Chirac (Hg.). Black Indians de la Nouvelle-Orléans. 
Arles: Actes Sud: 100—118.

Chakrabarty, Dipesh. 2007 (*2000). Provincializing Europe. Postcolonial Thought 
and Historical Difference. Princeton: Princeton University Press.

Chase, Cynthia. 1986. Decomposing Figures. Rhetorical Readings in the Romantic 
Tradition. Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Cheng, Anne Anlin. 2013. Second Skin. Josephine Baker and the Modern Surface. 
Oxford: Oxford University Press.

Chetty, Dhianaraj. 1995. »A Drag at Madame Costello’s. Cape Moffie Life and the 
Popular Press in the 1950s and 1960s«. In Cameron, Edwin und Mark Gevisser 
(Hg.). Defiant Desire. Gay and Lesbian Lives in South Africa. New York/
London: Routledge: 115—127. DOI: https://doi.org/10.4324/9781315021782.

Chikane, Rekgotsofetse. 2018. Breaking a Rainbow, Building a Nation. The 
Politics Behind #MustFall Movements. Johannesburg: Picador Africa.

Chude-Sokei, Louis. 2006. The Last »Darky«. Bert Williams, Black-on-Black 
Minstrelsy and the African Diaspora. Durham: Duke University Press.

Cockrell, Dale. 1996. »Jim Crow, Demon of Disorder«. American Music 14.2: 161—
184. DOI: https://doi.org/10.2307/3052351.

Cockrell, Dale. 1997. Demons of Disorder. Early Blackface Minstrels and Their 
World. Cambridge, New York: Cambridge University Press.

Cole, Catherine M. 2001. Ghana’s Concert Party Theatre. Bloomington: Indiana 
University Press.

https://doi.org/10.4324/9781315021782
https://doi.org/10.2307/3052351


258 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Cole, Catherine M. und Tracy C. Davis. 2013. »Routes of Blackface.« TDR: Drama 
Review 57.2.: 7—12.

Cole, Catherine M. und Tracy C. Davis (Hg.). 2013. TDR: Drama Review. Special 
Issue: Routes of Blackface 57.2.

Colin, Paul. 1957. La Croûte (Souvenirs). Paris: La Table Ronde.
Comaroff, Jean und John L. Comaroff. 2012. »Theory from the South. Or, How 

Euro-America Is Evolving Toward Africa«. Anthropological Forum 22.2: 113—
131. DOI: https://doi.org/10.1080/00664677.2012.694169.

Connell, Raewyn. 2005. Masculinities. Cambridge: Polity Press.
Connell, Raewyn. 2013. »Masculinity and Nazism«. In Dietrich, Anette und 

Ljiljana Heise (Hg.). Männlichkeitskonstruktionen im Nationalsozialismus: 
Formen, Funktionen und Wirkungsmacht von Geschlechterkonstruktionen 
im Nationalsozialismus und ihre Reflexion in der pädagogischen Praxis. 
Frankfurt a. M./New York/Wien: Peter Lang: 37—41.

Conrad, Sebastian. 2013. Globalgeschichte. Eine Einführung. München: Beck.
Conrad, Sebastian. 2016. What Is Global History? Princeton Oxford: Princeton 

University Press.
Corrigall, Malcolm und Jenny Marsden. 2020. »›District Six is Really My Gay 

Vicinity‹. The Kewpie Photographic Collection«. African Arts 53.2: 10—27.
Crenshaw, Kimberle. 1989. »Demarginalizing the Intersection of Race and Sex. 

A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory 
and Antiracist Politics«. University of Chicago Legal Forum 1989.1: 139—167.

Crichlow, Michaeline und Patricia Marie Northover. 2009. Globalization and 
the Post-Creole Imagination. Notes on Fleeing the Plantation. Durham: Duke 
University Press.

D
Därmann, Iris. 2020. Undienlichkeit. Gewaltgeschichte und politische Philosophie. 

Berlin: Matthes & Seitz.
Dalton, Karen C. C. und Henry Louis Gates (Hg.). 1998. Josephine Baker and LA 

Revue Negre. Paul Colin’s Lithographs of Le Tumulte Noir in Paris, 1927. New 
York: Harry N. Abrams.

Darian-Smith, Eve. 2022. Global Burning. Rising Antidemocracy and the Climate 
Crisis. Stanford: Stanford University Press.

Davids, Nadia. 2013. »›It Is Us‹. An Exploration of ›Race‹ and Place in the Cape 
Town Minstrel Carnival«. The Drama Review 57.2: 86—101.

Davids, Nadia. 2017. »›Sequins, Self & Struggle‹: An Introduction to the Special 
Issue«. Safundi — The Journal of South African and American Studies 18.2: 
109—116.

Davies, Sharyn Graham. 2011. Gender Diversity in Indonesia. Sexuality, Islam 
and Queer Selves. London/New York: Routledge.

https://doi.org/10.1080/00664677.2012.694169


259Literatur

Davies, Sharyn Graham. 2018. »Gender and Sexual Plurality in Indonesia: 
Past and Present«. In Hefner, Robert W. (Hg.). Routledge Handbook of 
Contemporary Indonesia. London/New York: Routledge: 322—334.

Davies, Sharyn Graham. 2019. »Islamic Identity and Sexuality in Indonesia«. 
In Ratuva, Steven (Hg.). The Palgrave Handbook of Ethnicity. Singapore: 
Palgrave Macmillan: 1063—1076.

Davis, Susan G. 1988. Parades and Power. Street Theatre in Nineteenth-Century 
Philadelphia. Berkley/Los Angeles/London: University of California Press. 

Davis, Tracy C. 2013. »›I Long for My Home in Kentuck‹: Christy’s Minstrels in 
Mid-19th-Century Britain«. TDR: Drama Review 57.2.: 38—65.

Dayal, Samir. 2012. »Blackness as Symptom: Josephine Baker and European 
Identity«. In Raphael-Hernandez, Heike (Hg.). Blackening Europe. The 
African American Presence. Hoboken: Routledge: 35—52.

Deleuze, Gilles. 1973. »Pensée nomade«. In François Châtelet, Michel Foucault, 
und Gilles Deleuze (Hg.): Nietzsche aujourd’hui?, Paris: Union Générale 
d’Éditions: 149—176.

Deleuze, Gilles. 1993 (1990). »Postskriptum über die Kontrollgesellschaften«. 
In ders. Unterhandlungen 1972–1990. Frankfurt a. M.: Suhrkamp: 243—262.

Deleuze, Gilles. 1997 (*1983). Das Bewegungs-Bild. Kino 1. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Deleuze, Gilles und Félix Guattari. 1976. Kafka. Für eine kleine Literatur. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles und Félix Guattari. 1992 (*1980). Tausend Plateaus. Kapitalismus 
und Schizophrenie. Berlin: Merve.

Deloria, Philip J. 2022. Playing Indian. New Haven/London: Yale University 
Press. 

de Man, Paul. 1979. »Autobiography as De-Facement«. MLN 94.5: 919—930.
de Man, Paul. 1982. Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, 

Nietzsche, Rilke, and Proust. New Haven/London: Yale University Press.
De Souza Lima, Lívia, Edith Otero Quezada und Julia Roth (Hg.). 2023. Feminisms 

in Movement. Theories and Practices from the Americas. Bielefeld: transcript.
Deuber-Mankowsky, Astrid 2007. Praktiken der Illusion. Immanuel Kant bis 

Donna Haraway. Berlin: Vorwerk 8.
Deuber-Mankowsky, Astrid 2011. »Diffraktion statt Reflexion. Zu Donna Haraways 

Konzept des situierten Wissens.« Zeitschrift für Medienwissenschaft 4.1: 
83—91.

Dewulf, Jeroen. 2015. »Black Brotherhoods in North America. Afro-Iberian and 
West-Central African Influences«. African Studies Quarterly 15.3: 19—38.

Dewulf, Jeroen. 2015. »From Moors to Indians. The Mardi Gras Indians and the 
Three Transformations of St. James«. Louisiana History 56.1: 5—41.



260 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Dewulf, Jeroen. 2017. From the Kingdom of Kongo to Congo Square. Kongo Dances 
and the Origins of the Mardi Gras Indians. Lafayette: Louisiana University.

Dewulf, Jeroen. 2018. »From the Calendas to the Calenda. On the Afro-
Iberian Substratum in Black Performance Culture in the Americas«. The 
Journal of American Folklore 131.519: 3—29. DOI: https://doi.org/10.5406/
jamerfolk.131.519.0003.

Diefenbach, Katja. 2018. Spekulativer Materialismus. Spinoza in der 
postmarxistischen Philosophie. Wien/Berlin: Turia + Kant.

Diehl, Paula. 2005. Macht, Mythos, Utopie. Die Körperbilder der SS-Männer. 
Berlin: Akademie. 

Dietrich, Anette und Ljiljana Heise (Hg.). 2013. Männlichkeitskonstruktionen 
im Nationalsozialismus. Formen, Funktionen und Wirkungsmacht von 
Geschlechterkonstruktionen im Nationalsozialismus und ihre Reflexion in 
der pädagogischen Praxis. Frankfurt a. M./New York/Wien: Peter Lang.

Dietrich, Anette und Ljiljana Heise. 2013. »Perspektiven einer kritischen 
Männlichkeitsforschung zum Nationalsozialismus. Eine theoretische und 
pädagogische Annäherung«. In dies. (Hg.). Männlichkeitskonstruktionen 
im Nationalsozialismus. Formen, Funktionen und Wirkungsmacht von 
Geschlechterkonstruktionen im Nationalsozialismus und ihre Reflexion in 
der pädagogischen Praxis. Frankfurt a. M./New York/Wien: Peter Lang: 
7—35.

Dietze, Gabriele. 2019. Sexueller Exzeptionalismus. Überlegenheitsnarrative in 
Migrationsabwehr und Rechtspopulismus. Bielefeld: transcript.

Dietze, Gabriele und Julia Roth (Hg.). 2020. Right-Wing Populism and Gender. 
European Perspectives and Beyond. Bielefeld: transcript.

Dillon, Elizabeth Maddock. 2014. New World Drama. The Performative Commons 
in the Atlantic World, 1694–1849. Durham: Duke University Press.

DiNola, Alfonso Maria. 1990. Der Teufel. Wesen, Wirkung, Geschichte. 
Übersetzung von Dagmar Türck-Wagner. München: Diederichs.

Dinshaw, Carolyn. 1999. Getting Medieval. Sexualities and Communities, Pre- 
and Postmodern. Durham/London: Duke University Press.

Dinshaw, Carolyn,Lee Edelman, Roderick A. Ferguson, Carla Freccero, Elizabeth 
Freeman, Judith Halberstam, Annamarie Jagose, Christopher Nealon und 
Nguyen Tan Hoang. 2007. »Theorizing Queer Temporalities. A Roundtable 
Discussion«. GLQ. A Journal of Lesbian and Gay Studies 13.2—3: 177—195.

Ditschke, Stephan, Daniel Stein und Katerina Kroucheva. 2009. »Birth of a 
Notion. Comics als populärkulturelles Medium«. In dies. (Hg.). Comics. 
Zur Geschichte und Theorie eines populärkulturellen Mediums. Bielefeld: 
transcript.

Dohle, Gerda und Ulrike Kammerhofer-Aggermann. 2002. »Maskenverbote im 
17. und 18. Jahrhundert«. In Kammerhofer-Aggermann, Ulrike und Lucia 

https://doi.org/10.5406/jamerfolk.131.519.0003
https://doi.org/10.5406/jamerfolk.131.519.0003


261Literatur

Luidold (Hg.). Im Winter und zur Weihnachtszeit. Bräuche im Salzburger 
Land 01. Zeitgeist | Lebenskonzepte | Rituale | Trends | Alternativen. 1. Ausgabe 
Salzburg (Salzburger Beiträge zur Volkskunde 13), elektr. Neuausgabe 2014, 
https://brauch.at/folge01/ch05s04.html: 1—24.

Domarus, Max. 1988. Hitler, Reden und Proklamationen 1932–1945. Kommentiert 
von einem deutschen Zeitgenossen. Leonberg: Pamminger und Partner. 

Dooling, Wayne und Nigel Worden. 2017. »Slavery in South Africa«. In Gosselink, 
Martine, Maria Holtrop und Robert Ross (Hg.). Good Hope. South Africa and 
the Netherlands from 1600. Amsterdam: Rijksmuseum Uitgeverij Vantilt: 
119—136.

Doonan, Simon. 2019. Drag. The Complete Story. London: Laurence King 
Publishing Ltd. 

Dorgerloh, Annette. 2004. »Josephine Baker. Zwischen Bananenröckchen und 
›neuer Frau‹ der zwanziger Jahre«. In Alonzo, Christine und Peter Martin 
(Hg.). Zwischen Charleston und Stechschritt. Hamburg: Dölling und Galitz: 
287—291.

Dorlin, Elsa. 2020. Selbstverteidigung. Eine Philosophie der Gewalt. Berlin: 
Suhrkamp.

Dow, Katharine und Janelle Lamoreaux. 2020. »Situated Kinmaking and the 
Population ›Problem‹«. Environmental Humanities 12.2: 475—91.

DuComb, Christian. 2018. »The Wenches of the Philadelphia Mummers Parade. 
A Performance Genealogy«. In Bowditch, Rachel und Pegge Vissicaro (Hg.). 
Performing Utopia. London: Seagull Books: 155—191.

Dümling, Albrecht. 2004. »Ernst Kreneks Oper ›Jonny spielt auf‹ als Hassobjekt 
der nationalsozialistischen Kulturpolitik«. In Alonzo, Christine und Peter 
Martin (Hg.). Zwischen Charleston und Stechschritt. Hamburg: Dölling und 
Galitz: 312—315.

Dümling, Albrecht. 2011. »›Ein wahrer Hexensabbat‹. Die Ausstellung Entartete 
Musik im Widerstreit«. In Seemann, Hellmut Th. und Thorsten Valk (Hg.). 
Übertönte Geschichten. Musikkultur in Weimar. Göttingen: Wallstein: 189—
206. 

Dümling, Albrecht. 2015. Das verdächtige Saxophon. »Entartete Musik« im 
NS-Staat. Dokumentation und Kommentar. 5. Auflage. Regensburg: ConBrio. 

Dümling, Albrecht und Peter Girth (Hg.). 1988. Entartete Musik. Dokumentation 
und Kommentar zur Düsseldorfer Ausstellung von 1938. Düsseldorf: Kreitz, 
Werkstatt für Fotosatz.

du Plessis, I. D. 1972. The Cape Malays. History, Religion, Traditions, Folk Tales. 
The Malay Quarter. Cape Town: A. A. Balkema.

Dyer, Richard 1996: »Into the Light. The Whiteness of the South in The Birth 
of a Nation«. In King, Richard H. und Helen Taylor (Hg.). Dixie Debates. 

https://brauch.at/folge01/ch05s04.html


262 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Perspectives on Southern Culture. New York: New York University Press: 
165—176.

Dyer, Richard. 2017. White. Twentieth Anniversary Edition. New York: Routledge.

E
Echeverri, Tuan Alvaro. 2005. »Territory as Body and Territory as Nature. 

Intercultural Dialogue?« In Surrallés, Alexandre und Pedro García 
Hierro (Hg.). The Land Within: Indigenous Territory and the Perception of 
Environment. Copenhagen: IWGIA: 234—250.

Eco, Umberto. 1984. »The Frames of Comic ›Freedom‹«. In Eco, Umberto, 
Vjačeslav Ivanov, Mônica Rector und Thomas Albert Sebeok. (Hg.). Carnival! 
Berlin/New York/Amsterdam: Mouton Publishers: 1—9.

Eco, Umberto, Vjačeslav Ivanov, Mônica Rector und Thomas Albert Sebeok 
(Hg.). 1984. Carnival! Berlin/New York/Amsterdam: Mouton Publishers.

Edelman, Lee. 2004. No Future. Queer Theory and Death Drive. Durham: Duke 
University Press.

Edwards, Norval. 2001. »›Talking About a Little Culture‹: Sylvia Wynter’s Early 
Essays«. Journal of West Indian Literature. 10.1/2: 12—38.

Ehrentraut, Sam. 2025. »Transtemporal Making Out — On ›Temporal Drag‹ in 
Jessie Dunn Rovinelli’s So Pretty (2019)«. In Annuß, Evelyn und Raz Weiner 
(Hg.). Facing Drag. Gender Bending and Racialized Masking in Performing 
Arts and Popular Culture. Wien/Bielefeld: mdwPress: 37—53.

Eidelpes, Rosa. 2018. Entgrenzung der Mimesis. Georges Bataille — Roger Caillois 
— Michel Leiris. Berlin: Kadmos.

Elam, Diane. 1994. Feminism and Deconstruction. Ms. en Abyme. London: 
Routledge.

Eng, David L. und Jasbir K. Puar (Hg.). 2020. »Introduction: Left of Queer«. 
Social Text 145, 38.4: 1—24.

Enwezor, Okwui (Hg.). 2003. Democracy Unrealized. Documenta11_Platform1. 
Kassel: Hatje Cantz. 

Erasmus, Zimitri. 2000. »Hair Politics«. In Nuttall. Sarah und Cheryl Ann 
Michael (Hg.). Senses of Culture. South African Cultural Studies. Cape Town: 
Oxford University Press Southern Africa: 380—392.

Erasmus, Zimitri. 2001. »Introduction: Re-Imagining Coloured Identities in 
Post-Apartheid South-Africa«. In dies. (Hg.). Coloured by History, Shaped by 
Place. New Perspectives on Coloured Identities in Cape Town. Cape Town: 
Kwela Books: 13—28. 

Erasmus, Zimitri (Hg.). 2001. Coloured by History, Shaped by Place. New 
Perspectives on Coloured Identities in Cape Town. Cape Town: Kwela Books.

Erasmus, Zimitri. 2010. »Contact Theory: Too Timid for ›Race‹ and Racism«. 
Journal of Social Issues 66.2: 387—400.



263Literatur

Erasmus, Zimitri. 2011. »Creolization, Colonial Citizenship(s) and Degeneracy. A 
Critique of Selected Histories of Sierra Leone and South Africa«. Current 
Sociology 59.5: 635—654.

Erasmus, Zimitri. 2012. »Apartheid Race Categories. Daring to Question Their 
Continued Use«. Transformation 79: 1—11.

Erasmus, Zimitri. 2015. »The Nation, Its Populations and Their Re-Calibration. 
South African Affirmative Action in a Neoliberal Age«. Cultural Dynamics 
27.1: 99—115.

Erasmus, Zimitri. 2017. Race Otherwise. Forging a New Humanism for South 
Africa. Braamfontein/Johannisburg: Wits University Press. 

Erasmus, Zimitri. 2018 »›Race‹ and Its Articulation With ›The Human‹«. In 
Jablonski, Nina G. und Gerhard Maré (Hg.). The Effects of Race. Stellenbosch: 
African Sun Media: 53—67.

Erasmus, Zimitri. 2020. »›Who Was Here First?‹ or ›Who Lives Here Now?‹. 
Indigeneity, a Difference Like No Other«. In Jablonski, Nina G. (Hg.). 
Persistence of Race. Stellenbosch: African Sun Media: 155—165.

Erasmus, Zimitri. 2025. »Caribbean Critical Thought and ›Drag‹ Performances 
of Indigenisation«. In Annuß, Evelyn und Raz Weiner (Hg.). Facing Drag. 
Gender Bending and Racialized Masking in Performing Arts and Popular 
Culture. Wien/Bielefeld: mdwPress: 23—55.

Erlmann, Veit. 1988. »›A Feeling of Prejudice‹. Orpheus M. McAdoo and the 
Virginia Jubilee Singers in South Africa 1890—1898«. Journal of Southern 
African Studies 14.3: 331—350. http://www.jstor.org/stable/2636480.

Erlmann, Veit. 1999. »›Spectatorial Lust‹. The African Choir in England, 1891—
1893«. In Lindfors, Bernth (Hg.). Africans on Stage. Studies in Ethnological 
Show Business. Bloomington/Indianapolis/Cape Town: Indiana University 
Press/David Philip: 107—134. 

Erwig, Andrea und Johannes Ungelenk (Hg.). 2021. Berühren Denken. Berlin: 
Kadmos.

Esposito, Fernando. 2011. Mythische Moderne. Aviatik, Faschismus und die 
Sehnsucht nach Ordnung in Deutschland und Italien. München: Oldenbourg.

Euringer, Richard. 1934. Deutsche Passion 1933. Berlin: Volkschaft.
Euringer, Richard. 1935. Totentanz. Ein Tanz der lebendigen Toten und der 

erweckten Muskoten. Hamburg: Hanseatische Verlagsanstalt.

F
Falola, Toyin und Fleming Tyler (Hg.). 2012. Music, Performance and African 

Identities. New York: Routledge.
Farrier, Stephen. 2015. »Playing with Time. Gay Intergenerational Performance 

Work and the Productive Possibilities of Queer Temporalities«. Journal of 
Homosexuality 62: 1398—1418.

http://www.jstor.org/stable/2636480


264 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Farris, Sara R. 2017. In the Name of Women’s Rights. The Rise of Femonationalism. 
Durham/London: Duke University Press.

Federici, Silvia. 2004. Caliban and the Witch. Women, the Body and Primitive 
Accumulation. New York: Autonomedia.

Federici, Silvia. 2019. Re-Enchanting the World. Feminism and the Politics of the 
Commons. Oakland: PM Press.

Felber, Ulrike, Wolfgang Quatember und Susanne Rolinek. 2024. Politisches 
Salzkammergut — Republiksgeschichte 1918—1938 und 1945—1955. Ebensee: 
Zeitgeschichte Museum Ebensee. 

Ferguson, Roderick A. 2004. Aberrations in Black. Toward a Queer of Color 
Critique. Critical American Studies Series. Minneapolis: University of 
Minnesota Press.

Ferguson, Roderick A. 2015. »Queer of Color Critique and the Question of the 
Global South«. In Tellis, Ashley und Sruti Bala (Hg.). The Global Trajectories 
of Queerness. Re-Thinking Same-Sex Politics in the Global South. Reihe 
Thamyris / Intersecting: Place, Sex and Race, Band: 30. Leiden: Brill: 49—56.

Fischer-Lichte, Erika, Torsten Jost und Saskya Iris Jain (Hg.). 2014. The Politics 
of Interweaving Performance Cultures. Beyond Postcolonialism. Oxford: 
Taylor & Francis Group.

Florence, Rob. 2018. »The World That Antoinette K-Doe Made«. In Vaz-
Deville, Kim (Hg.). Walking Raddy. The Baby Dolls of New Orleans. Jackson: 
University Press of Mississippi: 213—221.

Foellmer, Susanne. 2017. »What Remains of the Witness? Testimony as 
Epistemological Category. Schlepping the Trace«. In Franko, Mark (Hg.). 
The Oxford Handbook of Dance and Reenactment. New York: Oxford 
University Press: 269—284.

Förstemann, Ernst. 1852. »Über Deutsche Volksetymologie«. Zeitschrift für 
Vergleichende Sprachforschung auf dem Gebiete des Deutschen, Griechischen 
und Lateinischen 1.1: 1—25. 

Foucault, Michel. 1974 (*1966). Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der 
Humanwissenschaften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel. 1977. Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel. 2002. »Die photogene Malerei.« In ders. Dits et Ecrits. 
Schriften 2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp: 871—882.

Foucault, Michel. 2004. Geschichte der Gouvernementalität. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp. 

Foucault, Michel. 2004. Die Geburt der Biopolitik. In ders. Geschichte der 
Gouvernementalität. Bd. 2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Foucault, Michel. 2010. Kritik des Regierens. Schriften zur Politik. Berlin: 
Suhrkamp.



265Literatur

Foucault, Michel. 2010 (*1978). »Was ist Kritik?« In ders. Kritik des Regierens. 
Schriften zur Politik. Berlin: Suhrkamp: 237—257.

Foucault, Michel. 2014. Die Regierung der Lebenden. Vorlesungen am Collége de 
France 1979–1980. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Frahm, Ole. 2010. Die Sprache des Comics. Hamburg: Philo Fine Arts.
Franco, Pamela R. 2018. »Women Maskers. Critics of Social Issues«. In Vaz-

Deville, Kim (Hg.). Walking Raddy. The Baby Dolls of New Orleans. Jackson: 
University Press of Mississippi: 61—74.

Frantz Parsons, Elaine. 2005. »Midnight Rangers. Costume and Performance 
in the Reconstruction-Era Ku Klux Klan.« The Journal of American History 
92.3: 811—836.

Frantz Parsons, Elaine. 2015. Ku-Klux. The Birth of the Klan During Reconstruction. 
Chapel Hill: University of North Carolina Press.

Frantz, Elaine S. 2025. »Reading the Blackened Faces of the Ku-Klux Klan in 
the Reconstruction-Era United States«. In Annuß, Evelyn und Raz Weiner 
(Hg.). Facing Drag. Gender Bending and Racialized Masking in Performing 
Arts and Popular Culture. Wien/Bielefeld: mdwPress: 89—103.

Fraser, Nancy. 2016. »Progressive Neoliberalism Versus Reactionary Populism: 
A Choice that Feminists Should Refuse«. Nora — Nordic Journal of Feminist 
and Gender Research 24.4: 281—284. 

Fredrickson, George M. 1981. White Supremacy. A Comparative Study in 
American and South African History. New York: Oxford University Press.

Freeman, Elizabeth. 2005. »Time Binds, or, Erotohistoriography«. Social Text 
23.3—4: 57—68.

Freeman, Elizabeth. 2010. Time Binds. Queer Temporalities, Queer Histories. 
Durham: Duke University Press.

Frey, Isabel. 2021. »Gegen Antisemitismus und seine Instrumentalisierung«. 
Jacobin, 11. Juni 2021: https://www.jacobin.de/artikel/antisemitismus-
instrumentalisierung-nahostkonflikt-isreal-palastina.

Frey, Isabel. 2024. Vocal Yiddishkeit: Postvernacular Transmission and 
Performance of Yiddish Folksong. Dissertation. Universität für Musik und 
darstellende Kunst Wien — mdw. 

Frisinghelli, Christine, Maren Lübbke-Tidow und Manfred Willmann (Hg.). 2007. 
I Am Not Afraid. The Market Photo Workshop, Johannesburg. Special Issue. 
Camera Austria International 100. Graz.

G
Gago, Verónica. 2020. Feminist International. How to Change Everything. 

Übersetzt von Liz Mason-Deese. London/New York: Verso.
Gago, Verónica, María Raquel Gutiérrez Aguilar, Susana Draper, Mariana 

Menéndez Díaz, Marina Montanelli, Marie Bardet, Suely Rolnik, Michael 

https://www.jacobin.de/artikel/antisemitismus-instrumentalisierung-nahostkonflikt-isreal-palastina
https://www.jacobin.de/artikel/antisemitismus-instrumentalisierung-nahostkonflikt-isreal-palastina


266 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Grieder, Gerald Raunig und Isabell Lorey. 2018. 8M — Der große feministische 
Streik. Konstellationen des 8. März. Wien/Linz/Berlin/London/Zürich: 
transversal texts.

GALA/District Six Museum. 2019. Kewpie. Daughter of District Six. 
Braamfontein/Cape Town: GALA/District Six Museum.

Garber, Marjorie. 1992. Vested Interests. Cross-Dressing and Cultural Anxiety. 
New York: Routledge.

Garfinkel, Harold. 1967. Studies in Ethnomethodology. Englewood Cliffs: 
Prentice-Hall.

Gates, Henry Louis, Jr. 1989. The Signifying Monkey. A Theory of African-
American Literary Criticism. New York/Oxford: Oxford University Press. 

Gaulier, Armelle und Denis-Constant Martin. 2017. Cape Town Harmonies. 
Memory, Humour & Resilience. Cape Town: African Minds. 

Gerstner, Frederike. 2017. Inszenierte Inbesitznahme. Blackface und Minstrelsy 
in Berlin um 1900. Stuttgart: J.B. Metzler. 

Geschiere, Peter. 2009. The Perils of Belonging. Autochthony, Citizenship, 
and Exclusion in Africa and Europe. Chicago/London: The University of 
Chicago Press.

Gess, Nicola. 2021. Halbwahrheiten. Zur Manipulation von Wirklichkeit. Berlin: 
Matthes & Seitz.

Gibbs, Jenna M. 2014. Performing the Temple of Liberty. Slavery, Theater, and 
Popular Culture in London and Philadelphia, 1760–1850. Baltimore: Johns 
Hopkins University Press.

Gill, James. 1997. Lords of Misrule. Mardi Gras and the Politics of Race in New 
Orleans. Jackson: University Press of Mississippi.

Gilmore, Ruth Wilson. 2007. Golden Gulag. Prisons, Surplus, Crisis, and Oppo-
sition in Globalizing California. Berkeley/Los Angeles/London: University 
of California Press.

Gilmore, Ruth Wilson. 2022. Abolition Geography. Essays Towards Liberation. 
New York: Verso Books. 

Gilroy, Paul. 1995. The Black Atlantic. Modernity and Double Consciousness. 
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Gilroy, Paul. 2005. Postcolonial Melancholia. New York: Columbia University 
Press.

Glissant, Édouard. 1990. Poétique de la Relation. Paris: Gallimard.
Glissant, Édouard. 1996. Introduction à une Poétique du Divers. Paris: Gallimard.
Glissant, Édouard. 1997 (*1990). Poetics of Relation. Ann Arbor: University of 

Michigan Press.
Glissant, Édouard. 2005. Kultur und Identität. Essays. Ansätze zu einer Poetik der 

Vielheit. Heidelberg: Wunderborn.



267Literatur

Gockerell, Nina. 2000. Weihnachtszeit. Feste zwischen Advent und Neujahr 
in Süddeutschland und Österreich 1840–1940; Katalog anlässlich der 
Ausstellung im Bayerischen Nationalmuseum München vom 22. November 
2000 bis —04. Februar 2001; Sammlung Ursula Kloiber. München: Prestel.

Godet, Aurélie. 2016. »›Playing with Race‹. Mise en scène des identités raciales 
au carnaval de la Nouvelle-Orléans«. In: Prum, Michel (Hg.). Imaginaire 
racial et oppositions identitaires (aire anglophone). Paris: L’Harmattan.

Godet, Aurélie. 2017. »Multiple Representations of Mardi Gras in Treme«. In 
Gendrin, Dominique M., Catherine Dessinges und Shearon Roberts (Hg.). 
HBO’s Treme and Post-Katrina Catharsis. The Mediated Rebirth of New 
Orleans. Lanham/Boulder/New York/London: Lexington Books: 225—256.

Godet, Aurélie. 2020. »Behind the Masks. The Politics of Carnival«. Journal of 
Festive Studies 2.1: 1—30. DOI: https://doi.org/10.33823/jfs.2020.2.1.89.

Godet, Aurélie. 2022. »La recherche sur les Black Indians de La Nouvelle-
Orléans. État de l’art et perspectives«. In Musée du quai Branly — Jacques 
Chirac (Hg.). Black Indians de la Nouvelle-Orléans. Arles: Actes Sud: 119—
135.

Godet, Aurélie. 2024. From Anger to Joy. Contribution to the History of Collective 
Emotions in the United States. Habilitationsschrift. Université de Toulouse.

Godet, Aurélie. 2025. »Gender Bending in the Southern Babylon. Black ›Female 
Impersonators‹ in 1940s—1960s New Orleans«. In Annuß, Evelyn und Raz 
Weiner (Hg.). Facing Drag. Gender Bending and Racialized Masking in 
Performing Arts and Popular Culture. Wien/Bielefeld: mdwPress: 105—135.

Godsell, Bobby. 2018. »The Colour of Capital«. In MISTRA (Hg.). Whiteness 
Afrikaans Afrikaners. Addressing Post-Apartheid Legacies, Privileges and 
Burdens. Johannesburg: Mapungubwe Institute for Strategic Reflection 
(MISTRA): 51—56.

Görtemaker, Heike B. 2010. Eva Braun. Leben mit Hitler. München: Beck.
Gordon, Jane Anna. 2014. Creolizing Political Theory. Reading Rousseau Through 

Fanon. New York: Fordham University Press.
Gorender, Jacob. 2022. Colonial Slavery. An Abridged Translation. Herausgegeben 

von Bernd Reiter. New York/London: Routledge.
Gosselink, Martine, Maria Holtrop und Robert Ross (Hg.). 2017. Good Hope. 

South Africa and The Netherlands from 1600. Amsterdam: Rijksmuseum 
Uitgeverij Vantilt. 

Gotham, Kevin Fox. 2007. Authentic New Orleans. Tourism, Culture, and Race in 
the Big Easy. New York: New York University Press.

Govrin, Jule. 2022. Politische Körper. Von Sorge und Solidarität. Berlin: Matthes 
& Seitz.

Gqola, Pumla Dineo. 2010. What is Slavery to Me? Postcolonial / Slave Memory 
in Post-Apartheid South Africa. Johannesburg: Wits University Press.

https://doi.org/10.33823/jfs.2020.2.1.89


268 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Greger, Michael J. 2022. »›Rund 45.000 wissenschaftliche Photoaufnahmen‹? 
Zum Bildnachlass von Richard Wolfram (1901 bis 1995)«. In Kulbe, 
Nadine, Theresa Jacobs, Ines Keller, Nathalie Knöhr, Marsina Noll und 
Ira Spieker (Hg.). Bildarchive. Wissensordnungen — Arbeitspraktiken — 
Nutzungspotenziale. Dresden: Institut für Sächsische Geschichte und 
Landeskunde: 82—115.

Gregg, Melissa und Gregory J. Seigworth. 2010. The Affect Theory Reader. 
Durham/London: Duke University Press.

Groenewald, Gerald. 2010. »Slaves and Free Blacks in VOC Cape Town, 1652—
1795«. History Compass 8.9: 964—983.

Gruber, Fritz. 2020. Über 1000 Jahre Gastein. Mosaiksteine zur Geschichte 
Gasteins II. Gastein: Rotary Club Gastein.

Guattari, Félix. 2012. Die drei Ökologien. Wien: Passagen.
Gubar, Susan. 1997. Racechanges. White Skin, Black Face in American Culture. 

New York/Oxford: Oxford University Press.
Guelzo, Allen C. 2012. Fateful Lightning. A New History of the Civil War & 

Reconstruction. New York: Oxford University Press.
Gunning, Tom. 1994. D. W. Griffith and the Origins of American Narrative Film. 

The Early Years at Biograph. Urbana: University of Illinois Press.
Gutiérrez Rodríguez, Encarnación. 2015. »Archipelago Europe. On Creolizing 

Conviviality«. In Gutiérrez Rodríguez, Encarnación und Shirley Anne Tate 
(Hg.). Creolizing Europe. Legacies and Transformations. Liverpool: Liverpool 
University Press: 80—99.

Gutiérrez Rodríguez, Encarnación und Shirley Anne Tate. 2015. »Introduction: 
Creolizing Europe: Legacies and Transformations«. In dies. (Hg.). Creolizing 
Europe. Legacies and Transformations. Liverpool: Liverpool University 
Press: 1—11.

Gutiérrez Rodríguez, Encarnación und Shirley Anne Tate (Hg.). 2015. Creolizing 
Europe. Legacies and Transformations. Liverpool: Liverpool University 
Press.

H
Hacker, Hanna. 2018. »Queere Zeitlichkeit, internationale Assemblagen und 

Transfeminismus für Historiker*innen«. Österreichische Zeitschrift für 
Geschichtswissenschaften 29.2: 19—35. DOI: https://doi.org/10.25365/
oezg-2018-29-2-2

Halberstam, Judith. 2011. The Queer Art of Failure. Durham: Duke University 
Press.

Halberstam, Jack. 2018. Trans*. A Quick and Quirky Account of Gender 
Variability. Oakland: University of California Press.

https://doi.org/10.25365/oezg-2018-29-2-2
https://doi.org/10.25365/oezg-2018-29-2-2


269Literatur

Hall, Stuart. 1985. »Authoritarian Populism. A Reply to Jessop et al.« New Left 
Review I.151, Mai-Juni: 115—124.

Hall, Stuart. 2003. »Rekonstruktion«. In Wolf, Herta (Hg.). Diskurse über die 
Fotografie. Fotokritik am Ende des fotografischen Zeitalters. Bd. II. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp: 75—91.

Hall, Stuart. 2015. »Créolité and the Process of Creolization«. In Gutiérrez 
Rodríguez, Encarnación und Shirley Anne Tate (Hg.). Creolizing Europe. 
Legacies and Transformations. Liverpool: Liverpool University Press: 12—25.

Hamacher, Werner. 1988. »Unlesbarkeit.« In de Man, Paul. Allegorien des Lesens. 
Herausgegeben von Hamacher, Werner und Peter Krumme. Frankfurt a. 
M.: Suhrkamp: 7—26.

Hamilton, Carolyn, Robert Ross und Bernard K. Mbenga (Hg.). 2009. The 
Cambridge History of South Africa. Volume 1. From Early Times to 1885. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Hanstein, Ulrike. 2021. »Revue und Recherche. Jade Montserrats Performance 
›Shadowing Josephine‹ (2013)«. MAP — Media | Archive | Performance 11.1: 
1—19. DOI: http://dx.doi.org/10.25969/mediarep/22279.

Haraway, Donna. 1988. »Situated Knowledges. The Science Question in 
Feminism and the Privilege of Partial Perspective«. Feminist Studies 14.3: 
575—599.

Haraway, Donna. 2016. Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene. 
Experimental Futures. New York: Academic Press.

Harcourt, Felix. 2019. Ku Klux Kulture. America and the Klan in the 1920s. 
Chicago: The University of Chicago Press.

Harney, David und Fred Moten. 2016. The Undercommons. Fugitive Planning & 
Black Study. London: Minor Compositions.

Haron, Muhammed. 2017. » The Early Cape Muslims (circa 1653 to 1834)«. In 
Gosselink, Martine, Maria Holtrop und Robert Ross (Hg.). Good Hope. South 
Africa and the Netherlands from 1600. Amsterdam: Rijksmuseum Uitgeverij 
Vantilt: 137—145.

Harrasser, Karin. 2025. »Borrowed Plumes, Jesuit Drag, and Costumes as 
Uncontrollable Residuals«. In Annuß, Evelyn und Raz Weiner (Hg.). Facing 
Drag. Gender Bending and Racialized Masking in Performing Arts and 
Popular Culture. Wien/Bielefeld: mdwPress: 171—189.

Hartman, Saidiya. 1997. Scenes of Subjection. Terror, Slavery, and Self-Making in 
Nineteenth Century America. New York: Oxford University Press.

Hartman, Saidiya. 2008. Lose Your Mother. A Journey Along the Atlantic Slave 
Route. New York: Farrar, Straus & Giroux. 

Hartman, Saidiya. 2008. »Venus in Two Acts«. Small Axe. A Caribbean Journal of 
Criticism 12.2: 1—14.

http://dx.doi.org/10.25969/mediarep/22279


270 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Hartman, Saidiya. 2018. »The Anarchy of Colored Girls Assembled in a Riotous 
Manner«. The South Atlantic Quarterly 117.3: 465—490. 

Hartman, Saidiya. 2020. Wayward Lives, Beautiful Experiments. Intimate 
Histories of Riotous Black Girls, Troublesome Women, and Queer Radicals. 
New York: W.W. Norton & Company.

Haß, Ulrike. 2012. »Woher kommt der Chor«. Maske & Kothurn, herausgegeben 
von Genia Enzelberger, Monika Meister und Stefanie Schmitt, 58.1: 13—30. 

Haß, Ulrike. 2020. Kraftfeld Chor. Berlin: Theater der Zeit.
Haß, Ulrike. 2023. »Without Beginning or End1«. The Germanic Review 98.2: 

143—157.
Hawley, John C. 2008. India in Africa, Africa in India. Indian Ocean 

Cosmopolitanisms. Bloomington: Indiana University Press.
Hecker, Hans-Joachim. 2002. »Die Kunststadt München im Nationalsozialismus«. 

In Bauer, Richard, Hans Günter Hockerts, Brigitte Schütz, Wolfgang 
Till und Walter Ziegler (Hg.). München — »Hauptstadt der Bewegung«. 
Bayerns Metropole und der Nationalsozialismus. Münchner Stadtmuseum. 
Neuauflage. Wolfratshausen: Minerva: 310—317.

Heeg, Günther. 1999. »Szenen«. In Bosse, Heinrich und Ursula Renner (Hg.). 
Literaturwissenschaft. Einführung in ein Sprachspiel. Freiburg im Breisgau: 
Rombach: 251—269. 

Heeg, Günther. 2000. Das Phantasma der natürlichen Gestalt. Körper, Sprache 
und Bild im Theater des 18. Jahrhunderts. Frankfurt a. M.: Stroemfeld.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1986. Vorlesungen über die Philosophie der 
Geschichte. Bd. 12. Reihe: Werke in 20 Bänden. Auf der Grundlage der 
Werke von 1832—1845 Neu editierte Ausgabe. Redaktion Eva Moldenhauer 
und Karl Markus Michel. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegemann, Carl. 2017. »Mit welcher Freude, welchem Nutzen willst du den 
Cursum durchschmarutzen«. In Volksbühne am Rosa-Luxemburg-Platz 
(Hg.). Wie man ein Arschloch wird. Kapitalismus und Kolonisierung. Berlin: 
Alexander: 8—13.

Heidenreich, Nana. 2025. »›Whose Portrait?‹ Fabulations and Triangulations in 
Shirley Clarkes Portrait of Jason (1967)«. In Annuß, Evelyn und Raz Weiner 
(Hg.). Facing Drag. Gender Bending and Racialized Masking in Performing 
Arts and Popular Culture. Wien/Bielefeld: mdwPress: 55—70.

Heller, Meredith. 2020. Queering Drag. Redefining the Discourse of Gender-
Bending. Bloomington: Indiana University Press.

Hendricks, Cheryl. 2001. »›Ominous‹ Liaisons. Tracing the Interface between 
›Race‹ and Sex at the Cape«. Erasmus, Zimitri (Hg.). Coloured by History, 
Shaped by Place. New Perspectives on Coloured Identities in Cape Town. 
Cape Town: Kwela Books: 29—44. 



271Literatur

Henrichsen, Dag und Andreas Selmeci. 1995. Das Schwarzkommando. Thomas 
Pynchon und die Geschichte der Herero. Bielefeld: Aisthesis.

Herz, Rudolf. 1994. Hoffmann und Hitler. Fotografie als Medium des Führer-
Mythos. München: Klinkhardt & Biermann.

Heyden, Ulrich van der (Hg.). 2007. Kolonialismus hierzulande. Eine Spurensuche 
in Deutschland. Erfurt: Sutton.

Heynicke, Kurt. 1935. Der Weg ins Reich. Berlin: Volkschaft.
Hill, Errol. 1972. The Trinidad Carnival. Mandate for a National Theatre. Austin: 

University of Texas Press.
Hoad, Neville. 2015. »Back in the Mythology of the Missionary Position. Queer 

Theory as Neoliberal Symptom and Critique«. In Tellis, Ashley und Sruti 
Bala (Hg.). The Global Trajectories of Queerness. Re-Thinking Same-Sex 
Politics in the Global South. Reihe Thamyris/Intersecting: Place, Sex and 
Race, Band 30. Leiden: Brill: 29—47.

Hoad, Neville, Karen Martin und Graeme Reid (Hg.). 2005. Sex and Politics in 
South Africa. Cape Town: Double Storey. 

Hoberman, James und Jeffrey Shandler (Hg.). 2003. Entertaining America. Jews, 
Movies, and Broadcasting. New York/Princeton: Princeton University 
Press.

Hobsbawm, Eric J. 1996. The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Hochschild, Arlie. 2016. Strangers in Their Own Land. Anger and Mourning on 
the American Right. New York/London: Verso.

Höck, Alfred Werner. 2019. »Richard Wolfram (1901—1995). ›Wir haben einen 
Stern, dem wir gefolgt sind‹«. In Hruza, Karel (Hg.). Österreichische 
Historiker: Lebensläufe und Karrieren 1900—1945. Band 3. Wien/Köln/
Weimar: Böhlau: 479—526.

Höfler, Otto. 1934. Kultische Geheimbünde der Germanen. Frankfurt a. M.: 
Diesterweg.

Hörl, Erich. 2018. »The Environmentalitarian Situation«. Übersetzt von Nils F. 
Schott. Cultural Politics 14.2: 153—73.

Hofmeyr, Isabel. 2007. »The Black Atlantic Meets the Indian Ocean. Forging 
New Paradigms of Transnationalism for the Global South — Literary and 
Cultural Perspectives«. Social Dynamics 33.2: 3—32. DOI: https://doi.
org/10.1080/02533950708628759.

Honora, DeriAnne Meilleur. 2018. »Dancing Women of New Orleans. Mardi Gras 
Baby Dolls«. In Vaz-Deville, Kim (Hg.). Walking Raddy. The Baby Dolls of 
New Orleans. Jackson: University Press of Mississippi: 195—201.

hooks, bell. 1995. »In Our Glory. Photography and Black Life.« In dies. Art on My 
Mind. Visusal Politics. New York: New Press: 54—64.

https://doi.org/10.1080/02533950708628759
https://doi.org/10.1080/02533950708628759


272 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Horncastle, Mona. 2020. Josephine Baker. Weltstar, Freiheitskämpferin, Ikone. 
Die Biografie. Wien/Graz: Molden.

Houston, Gregory F., Modimowabarwa Kanyane und Yul Derek Davids (Hg.). 
2022. Paradise Lost. Race and Racism in Post-Apartheid South Africa. 
Leiden/Boston: Brill.

Hund, Wulf D. 2017. Wie die Deutschen weiß wurden. Kleine (Heimat)Geschichte 
des Rassismus. Stuttgart: Metzler.

Hutter, Ernestine. 2002. »Salzburger Perchten- und Krampuspassen heute«. 
In Kammerhofer-Aggermann, Ulrike und Lucia Luidold (Hg.). Im Winter 
und zur Weihnachtszeit. Bräuche im Salzburger Land 01. Zeitgeist | 
Lebenskonzepte | Rituale | Trends | Alternativen. 1. Ausgabe Salzburg 
(Salzburger Beiträge zur Volkskunde 13), elektr. Neuausgabe 2014, https://
brauch.at/folge01/ch05s02.html: 1—32.

I
Ibrahim, Aida, Juliane Karakayalı, Serhat Karakayalı und Vassilis S. Tsianos. 

2012. »Decolorise it!«. ak — analyse und kritik. Zeitung für linke Debatte 
& Praxis 575. https://www.akweb.de/bewegung/diskussion-um-critical-
whiteness-und-antirassismus-decolorise-it/. 

Ihering, Herbert. 1935. »Auf der Thingstätte des Heiligen Berges. Der Weg ins 
Reich. Kurt Heynickers Aufbau-Spiel der Zehntausend«. Berliner Tageblatt 
(Morgenausgabe) vom 22. Juli 1935. 

Illouz, Eva und Dana Kaplan. 2021. Was ist sexuelles Kapital? Berlin: Suhrkamp.
Ismoyo, Petsy Jessy. 2020. »Decolonizing Gender Identities in Indonesia. A 

Study of Bissu ›The Trans-Religious Reader‹ in Bugis People«. Paradigma 
Jurnal Kajian Budaya 10.3: 277—288.

J
Jackson, Zakiyyah Iman. 2013. »Animal. New Directions in the Theorization 

of Race and Posthumanism.« Feminist Studies 39.3: 669—685. DOI: 
doi:10.1353/fem.2013.0024.

Jackson, Zakiyya Iman. 2020. Becoming Human. Matter and Meaning in an 
Antiblack World. New York: New York University Press.

Jäger, Michael. 2011. Fausts Kolonie. Goethes kritische Phänomenologie der 
Moderne. Würzburg: Königshausen und Neumann.

Jäger, Michael. 2021. Goethes »Faust«. Das Drama der Moderne. München: Beck.
James, C. L. R. 2022 (*1938). The Black Jacobins. Toussaint L’Ouverture and the 

San Domingo Revolution. Dublin: Penguin Classics. 
James, C. L. R. 2022. Toussaint L’Ouverture and the San Domingo Revolution. 

London: Penguin Books. 

https://brauch.at/folge01/ch05s02.html
https://brauch.at/folge01/ch05s02.html
https://www.akweb.de/bewegung/diskussion-um-critical-whiteness-und-antirassismus-decolorise-it/
https://www.akweb.de/bewegung/diskussion-um-critical-whiteness-und-antirassismus-decolorise-it/


273Literatur

James, Wilmot. 2017. Class, Caste and Color. A Social and Economic History of the 
South African Western Cape. Milton: Taylor and Francis.

Jephta, Amy. 2015. »On Familiar Roads. The Fluidity of Cape Coloured Experiences 
and Expressions of Migration and Reclamation in the Performances of 
the Kaapse Klopse in Cape Town«. In Fleishman, Mark (Hg.). Performing 
Migrancy and Mobility in Africa. Cape of Flows. Basingstoke: Palgrave 
Macmillan: 164—179.

Jeppie, Shamil. 1986/87. Historical Process and the Constitution of Subjects. I.D. 
du Plessis and the Reinvention of the »Malay«. Bachelor-Arbeit in African 
Studies. University of Cape Town. 

Jeppie, Shamil. 2001. »Reclassifications. Coloured, Malay, Muslim«. In Erasmus, 
Zimitri (Hg.). Coloured by History, Shaped by Place. New Perspectives on 
Coloured Identities in Cape Town. Cape Town: Kwela Books: 80—96.

Joeden-Forgey, Elisa von. 2004. »Die ›Deutsche Afrika-Schau‹ und der 
NS-Staat«. In Alonzo, Christine und Peter Martin (Hg.). Zwischen Charleston 
und Stechschritt. Hamburg: Dölling und Galitz: 451—475.

Johler, Richard. 2021. »›Richard Wolfram und das ›Ahnenerbe‹. 
Institutionalisierung der universitären Volkskunde und ihr Verhältnis zur 
Völkerkunde«. In Gingrich, Andre und Peter Rohrbacher (Hg.). Völkerkunde 
zur NS-Zeit aus Wien (1938–1945). Institutionen, Biographien und Praktiken 
in Netzwerken. Band 3. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der 
Wissenschaften: 1303—1336. 

Johnson, Jessica Marie. 2018. »Fighting for Freedom. Free Women of African 
Descent in New Orleans and Beyond«. In Vaz-Deville, Kim (Hg.). Walking 
Raddy. The Baby Dolls of New Orleans. Jackson: University Press of 
Mississippi: 21—30. 

Johnson, Stephen 2009: »Gender Trumps Race? Cross-Dressing Juba in 
Early Blackface Minstrelsy«. In Fisher, Jennifer (Hg.). When Men Dance. 
Choreographing Masculinities Across Borders. Oxford: Oxford University 
Press: 220—247.

Joubert, Hélène. 2022. »Igba ayé: dans la ›calebasse du cosmos‹, brève illustration 
de la vision du monde yoruba«. In Musée du quai Branly — Jacques Chirac 
(Hg.). Black Indians de la Nouvelle-Orléans. Arles: Actes Sud: 1174—183.

Jour Fixe Initiative Berlin (Hg.). 2023. Kreolische Konstellationen. Kolonialismus 
Imperialismus Internationalismus. Berlin: edition assemblage.

Jules-Rosette, Bennetta. 2007. Josephine Baker in Art and Life. The Icon and the 
Image. Urbana/Chicago: University of Illinois Press. 

K
Kaes, Anton. 2009. Shell Shock Cinema. Weimar Culture and the Wounds of War. 

Princeton: Princeton University Press.



274 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Kafka, Franz. 1993. »Einleitungsvortrag über Jargon«. In ders. Nachgelassene 
Schriften und Fragmente I. Franz Kafka, Schriften — Tagebücher — Briefe. 
Kritische Ausgabe. Herausgegeben von Malcolm Pasley. Frankfurt a. M.: S. 
Fischer: 188—193. 

Kafka, Franz. 1996 (*1913). »Wunsch, Indianer zu werden«. In ders. Drucke zu 
Lebzeiten. Franz Kafka, Schriften — Tagebücher — Briefe. Kritische Ausgabe. 
Herausgegeben von Wolf Kittler, Hans-Gerd Koch und Gerhard Neumann. 
Frankfurt a. M.: S. Fischer: 33. 

Kalm, Sara, and Anna Meeuwisse. 2023. »Transcalar Activism Contesting the 
Liberal International Order. The Case of the World Congress of Families«. 
Social Politics. International Studies in Gender, State & Society 30.2: 556—
579.

Kammerhofer-Aggermann, Ulrike. 2002. »Ein Prozess sinnstiftender Identität. 
Regionale (Salzburger) Bräuche«. In dies. und Lucia Luidold (Hg.). Im 
Winter und zur Weihnachtszeit. Bräuche im Salzburger Land 01. Zeitgeist 
| Lebenskonzepte | Rituale | Trends | Alternativen. 1. Ausgabe Salzburg 
(Salzburger Beiträge zur Volkskunde 13), elektr. Neuausgabe 2014, https://
brauch.at/folge01/ch05.html#CD1ch05_01: 1—14. 

Kammerhofer-Aggermann, Ulrike. 2002. »Kramperl, Perchten u. a. 
Drohgestalten«. In dies. und Lucia Luidold (Hg.). Im Winter und zur 
Weihnachtszeit. Bräuche im Salzburger Land 01. Zeitgeist | Lebenskonzepte 
| Rituale | Trends | Alternativen. 1. Ausgabe Salzburg (Salzburger Beiträge 
zur Volkskunde 13), elektr. Neuausgabe 2014, https://brauch.at/folge01/
ch05s03.html: 1—5.

Kammerhofer-Aggermann, Ulrike. 2002. »Perchtenlaufen zwischen Mythos 
und Karneval. Woher stammen die Unkener Tresterer und Stelzentänzer 
wirklich?« In dies. und Lucia Luidold (Hg.). Im Winter und zur Weihnachtszeit. 
Bräuche im Salzburger Land 01. Zeitgeist | Lebenskonzepte | Rituale | Trends 
| Alternativen. 1. Ausgabe Salzburg (Salzburger Beiträge zur Volkskunde 13), 
elektr. Neuausgabe 2014, https://brauch.at/folge01/ch05s05.html: 1—10.

Kammerhofer-Aggermann, Ulrike. 2002. »Sankt Nikolaus, der Erzheilige«. In 
dies. und Lucia Luidold (Hg.). Im Winter und zur Weihnachtszeit. Bräuche 
im Salzburger Land 01. Zeitgeist | Lebenskonzepte | Rituale | Trends | 
Alternativen. 1. Ausgabe Salzburg (Salzburger Beiträge zur Volkskunde 13), 
elektr. Neuausgabe 2014, https://brauch.at/folge01/ch04s04.html: 1—19.

Kammerhofer-Aggermann, Ulrike. 2014/15. »Salzburger Karneval unter 
Erzbischof Markus Sittikus — ein Gesamtkunstwerk. Die Faschingsfeste am 
Salzburger Hof 1613—1619«. Mitt(h)eilungen der Gesellschaft für Salzburger 
Landeskunde (MGSLK) 154/155: 241—277.

https://brauch.at/folge01/ch05.html#CD1ch05_01
https://brauch.at/folge01/ch05.html#CD1ch05_01
https://brauch.at/folge01/ch05s03.html
https://brauch.at/folge01/ch05s03.html
https://brauch.at/folge01/ch05s05.html
https://brauch.at/folge01/ch04s04.html


275Literatur

Kammerhofer-Aggermann, Ulrike. 2017. Matthias tanzt — Salzburger Tresterer on 
stage: Kunst und Wissenschaft im Dialog. Wien/Salzburg: Österreichisches 
Museum für Volkskunde, Salzburger Landesinstitut für Volkskunde.

Kammerhofer-Aggermann, Ulrike (Hg.). 2018. Salzburger Tresterer — aufgefunden 
und dokumentiert. Salzburg: Salzburger Landesinstitut für Volkskunde.

Kammerhofer-Aggermann, Ulrike. 2020. »Mythen, Magie und Männerbund — 
Richard Wolframs Brauchtumsideologie und kein Ende?« In Jahrbuch des 
Österreichischen Volksliedwerks Bd. 69: 107—125.

Kammerhofer-Aggermann, Ulrike und Lucia Luidold (Hg.). 2002. Im Winter 
und zur Weihnachtszeit. Bräuche im Salzburger Land 01. Zeitgeist | 
Lebenskonzepte | Rituale | Trends | Alternativen. 1. Ausgabe Salzburg 
(Salzburger Beiträge zur Volkskunde 13), elektr. Neuausgabe 2014, http://
www.brauch.at/folge01.

Kastner, Jens und Lea Susemichel. 2021. »Unbedingte Solidarität«. In dies. (Hg.). 
Unbedingte Solidarität. Münster: Unrast: 13—48.

Kater, Michael H. 2006. Das »Ahnenerbe« der SS 1935–1945. Ein Beitrag 
zur Kulturpolitik des Dritten Reiches. Berlin/Boston: Oldenbourg 
Wissenschaftsverlag.

Kein, Sybil. 2000. Creole. The History and Legacy of Louisiana’s Free People of 
Color. Baton Rouge: Louisiana State University Press. 

Kelman, Ari V. 2006. »The Acoustic Culture of Yiddish«. Shofar. An 
Interdisciplinary Journal of Jewish Studies 25.1: 127—151. 

Kerschbaumer, Gert. 1996. »Organisiertes Heimatbrauchtum in Salzburg«. 
In Haas, Walburga (Hg.). Volkskunde und Brauchtumspflege im 
Nationalsozialismus in Salzburg. Referate, Diskussionen, Archivmaterial. 
Bericht zur Tagung am 18. und 19. November 1994 in der Salzburger Residenz. 
Salzburger Beiträge zur Volkskunde 8. Salzburg: Salzburger Landesinstitut 
für Volkskunde: 121—132.

Kerschbaumer, Gert. 1996. »Rekonstruktion und Dokumentation. ›Volkskunde 
und Brauchtumspflege im Nationalsozialismus in Salzburg‹«. In Haas, 
Walburga (Hg.). Volkskunde und Brauchtumspflege im Nationalsozialismus 
in Salzburg. Referate, Diskussionen, Archivmaterial. Bericht zur Tagung am 
18. und 19. November 1994 in der Salzburger Residenz. Salzburger Beiträge 
zur Volkskunde 8. Salzburg: Salzburger Landesinstitut für Volkskunde: 
255—358.

Khubchandani, Kareem. 2023. Decolonize Drag (Decolonize That!). QR Books. 
Kilcher, Andreas B. 2007. »Sprachendiskurse im jüdischen Prag um 1900«. In 

Nekula, Marek, Ingrid Fleischmann und Albrecht Greule (Hg.). Franz Kafka 
im sprachnationalen Kontext seiner Zeit. Sprache und nationale Identität 
in öffentlichen Institutionen der böhmischen Länder. Köln/Weimar/Wien: 
Böhlau: 61—86.

http://www.brauch.at/folge01
http://www.brauch.at/folge01


276 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Kimmel, Michael. 2013. Angry White Men. American Masculinity at the End of an 
Era. New York: Nation Books.

Kimmich, Dorothee. 2017. Ins Ungefähre. Ähnlichkeit und Moderne. Paderborn: 
Konstanz University Press.

Kinney, Alison. 2016. Hood. New York: Bloomsbury Academic.
Kinney, Alison. 2016. »How the Klan Got Its Hood«. The New Republic vom 8. 

Januar 2016, https://newrepublic.com/article/127242/klan-got-hood. 
Kinser, Sam. 1990. Carnival, American Style. Mardi Gras at New Orleans and 

Mobile. Chicago: University of Chicago Press.
Kirsch, Sebastian. 2016. »Fatzers Aggregate. Am Nullpunkt des Jahrhunderts«. 

In Naumann, Matthias und Florian Thamer (Hg.). Krieg. Mülheimer 
Fatzerbücher 4. Berlin: Neofelis: 34—48.

Kirsch, Sebastian. 2020. Chor-Denken. Sorge — Wahrheit — Technik. Paderborn: 
Wilhelm Fink.

Kittler, Friedrich A. 1993. Draculas Vermächtnis. Technische Schriften. Leipzig: 
Reclam.

Ki sua heli. Mit 300 Std/km durch die Tropen. Revue, 19. Februar — 6. März 1938, 
Deutschlandhalle. Programmheft. Berlin: Selbstverlag Deutschlandhalle 
Berlin.

Klein, Naomi. 2007. The Shock Doctrine. The Rise of Disaster Capitalism. New 
York: Metropolitan Books/Henry Holt and Company.

Kleindorfer-Marx, Bärbel. 2018. »›Jetzt kommen gar Indianer‹. Das mediale 
Echo auf den Auftritt der Pinzgauer Berchtentänzer beim Historisch-
Bayerischen Volkstrachten-Fest in München 1895«. In Kammerhofer-
Aggermann, Ulrike (Hg.). Salzburger Tresterer — aufgefunden und 
dokumentiert. Salzburg: Salzburger Landesinstitut für Volkskunde: 59—86.

Klinger, Cornelia. 2014. »Gender in Troubled Times. Zur Koinzidenz von 
Feminismus und Neoliberalismus.« In Fleig, Anne (Hg.). Die Zukunft von 
Gender. Begriff und Zeitdiagnose. Frankfurt a. M./New York: Campus: 126—
160.

Knauft, Bruce M. 2007. »Provincializing America. Imperialism, Capitalism, and 
Counterhegemony in the Twenty‐First Century«. Current Anthropology 
48.6: 781—805.

Koch, Lars, Tobias Nanz und Christina Rogers. 2020. The Great Disruptor. Über 
Trump, die Medien und die Politik der Herabsetzung. Stuttgart: Metzler.

Köppert, Katrin. 2021. Queer Pain. Schmerz als Solidarisierung, Fotografie als 
Affizierung. Zu den Fotografien von Albrecht Becker aus den 1920er bis 
1990er Jahren. Berlin: Neofelis.

Köppert, Katrin. 2025. »Digital Blackface and Memetic Affects«. In Annuß, Evelyn 
und Raz Weiner (Hg.). Facing Drag. Gender Bending and Racialized Masking 
in Performing Arts and Popular Culture. Wien/Bielefeld: mdwPress: 139—152.

https://newrepublic.com/article/127242/klan-got-hood


277Literatur

Koller, Hermann. 1954. Die Mimesis in der Antike. Nachahmung, Darstellung, 
Ausdruck. Bern: A. Francke.

Korngold, Julius. 1928. »Operntheater (›Jonny spielt auf‹ von Ernst Krenek)«. 
Neue Freie Presse, 1. Januar 1928, Nr. 22734: 1—5.

Köstlin, Konrad. 2002. »Bräuche und Identitätsstiftung«. In Kammerhofer-
Aggermann, Ulrike und Lucia Luidold (Hg.). Im Winter und zur 
Weihnachtszeit. Bräuche im Salzburger Land 01. Zeitgeist | Lebenskonzepte | 
Rituale | Trends | Alternativen. 1. Ausgabe Salzburg (Salzburger Beiträge zur 
Volkskunde 13), elektr. Neuausgabe 2014, https://brauch.at/folge01/ch01.
html#CD1ch01_02: 1—8.

Koschorke, Albrecht. 2015. »Ähnlichkeit. Valenzen eines post-postkolonialen 
Konzepts«. In Bhatti, Anil und Dorothee Kimmich (Hg.). Ähnlichkeit. Ein 
kulturtheoretisches Paradigma. Konstanz: Konstanz University Press: 
35—45. 

Kracauer, Siegfried. 1977 (*1927). Das Ornament der Masse. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Krauss, Rosalind. 1998 (*1990). Das Photographische. Eine Theorie der Abstände. 
München: Wilhelm Fink.

Krenek, Ernst. 1926. Jonny spielt auf: Oper in zwei Teilen, op. 45. Wien/Leipzig: 
Universal Edition.

Kreutzer, Guido. 1921. Die schwarze Schmach. Der Roman des geschändeten 
Deutschland. Leipzig: Leipziger Graph. Werke.

Kruger, Loren. 1999. The Drama of South Africa. Plays, Pageants and Publics 
Since 1910. London: Routledge.

Kum’a N’Dumbe III, Alexandre. 2007. Nationalsozialismus und Apartheid. 
Rassenideologie und Geldgeschäfte in den Nord-Süd-Beziehungen 1933–
1973. Gesammelte deutschsprachige Werke in elf Bänden 11. Douala/Berlin: 
AfricAvenir/Exchange & Dialogue. 

Kürsinger, Ignaz. 1841. Ober-Pinzgau, oder: Der Bezirk Mittersill. Eine 
geschichtlich, topographisch, statistisch, naturhistorische Skizze. Salzburg 
Mittersill: Oberer in Kommission bey Johann Hacksteiner.

Kusser, Astrid. 2007. »Eigensinniges ›Material‹. Visuelle Präsentationen einer 
kolonialen Welt und ihre ambivalenten Effekte«. In Heyden, Ulrich van der  
und Joachim Zeller (Hg.). Kolonialismus hierzulande. Eine Spurensuche in 
Deutschland. Erfurt: Sutton: 309—316.

Kusser, Astrid. 2009. »Deutscher Karneval im Black Atlantic. German Carnival 
in the Black Atlantic«. In Annuß, Evelyn (Hg.). Stagings Made in Namibia: 
Postkoloniale Fotografie. Berlin: b_books: 246—254.

Kusser, Astrid. 2013. Körper in Schieflage. Tanzen im Strudel des Black Atlantic 
um 1900. Bielefeld: transcript.

https://brauch.at/folge01/ch01.html#CD1ch01_02
https://brauch.at/folge01/ch01.html#CD1ch01_02


278 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

L
Laborde, Errol. 2013. Mardi Gras. Chronicles of the New Orleans Carnival. 

Gretna: Pelican Publishing Company.
Laclau, Ernesto. 2005. On Populist Reason. London/New York: Verso.
Lahs-Gonzales, Olivia (Hg.). 2006. Josephine Baker. Image and Icon. St. Louis: 

Sheldon Art Galleries/Reedy Press.
Lalu, Premesh. 2022. Undoing Apartheid. Cambridge: Polity Press. 
Laufenberg, Mike. 2022. Queere Theorien zur Einführung. Hamburg: Junius.
Layne, Priscilla und Lily Tonger-Erk (Hg.). 2024. Staging Blackness. 

Representations of Race in German-Speaking Drama and Theater. Ann 
Arbor: University of Michigan Press.

Lease, Bryce. 2017. »Dragging Rights, Queering Publics. Publics, Realness, 
Self-Fashioning and the Miss Gay Western Cape Pageant«. Safundi — The 
Journal of South African and American Studies 18.2: 131—146.

Lease, Bryce und Mark Gevisser. 2017. »LGBTQI Rights in South Africa«. 
Safundi — The Journal of South African and American Studies 18.2: 156—160.

Leathem, Karen Trahan. 1994. »A Carnival According to Their Own Desires«. 
Gender and Mardi Gras in New Orleans, 1870–1941. Dissertation. Chapel 
Hill: University of North Carolina Press. 

Lebovic, Nitzan. 2019. »Introduction: Complicity and Dissent, or Why We 
Need Solidarity Between Struggles«. CLCWeb: Comparative Literature and 
Culture 21.3: 2—9. DOI: https://doi.org/10.7771/1481-4374.3544.

Lecount Samaké, Cynthia. 2004. »Dancing for the Virgin and the Devil. Carnaval 
in Oruro, Bolivia«. In Mauldin, Barbara (Hg.). ¡Carnival! Seattle: University 
of Washington Press: 173—201.

Ledent, Bénédicte und Pilar Cuder-Domínguez. 2012. New Perspectives on the 
Black Atlantic. Defintions, Readings, Practices, Dialogues. Frankfurt a. M./
New York/Wien: Peter Lang.

Legassick, Martin und Robert Ross. 2009. »From Slave Economy to Settler 
Capitalism. The Cape Colony and Its Extensions, 1800—1854«. In Hamilton, 
Carolyn, Bernard K. Mbenga und Robert Ross (Hg.). The Cambridge History 
of South Africa. Volume 1. From Early Times to 1885. Cambridge: Cambridge 
University Press: 253—318. 

Lessenich, Stephan. 2016. Neben uns die Sintflut. Die Externalisierungsgesellschaft 
und ihr Preis. München: Hanser Berlin.

Lester, John C. und Daniel Love Wilson. 1905. Ku Klux Klan. Its Origin, Growth 
and Disbandment. Mit einem Vorwort von Walter L. Fleming. New York/
Washington: The Neale Publishing Company.

Lewerenz, Susann. 2006. Die Deutsche Afrika-Schau (1935–1940). Rassismus, 
Kolonialrevisionismus und postkoloniale Auseinandersetzungen im 

https://doi.org/10.7771/1481-4374.3544


279Literatur

nationalsozialistischen Deutschland. Frankfurt a. M./New York/Wien: 
Peter Lang.

Lewerenz, Susann. 2017. Geteilte Welten. Exotisierte Unterhaltung und 
Artist*innen of Color in Deutschland 1920–1960. Köln: Böhlau.

Lewis, Jack und François Loots. 1995. »›Moffies en Manvroue‹. Gay and Lesbian 
Life Histories in Contemporary Cape Town«. In Cameron, Edwin und Mark 
Gevisser (Hg.). Defiant Desire. Gay and Lesbian Lives in South Africa. New 
York/London: Routledge: 140—157.

Lhamon Jr., W. T. 1998. Raising Cain. Blackface Performance from Jim Crow to 
Hip Hop. Cambridge/London: Harvard University Press.

Lhamon Jr., W. T. 2003. Jump Jim Crow. Lost Plays, Lyrics, and Street Prose of the 
First Atlantic Popular Culture. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Lief, Shane T. 2011. Staging New Orleans. The Contested Space of Congo Square. 
Master Thesis (Musicology). Tulane University, ProQuest Dissertations & 
Theses.

Lief, Shane und John J. McCusker. 2019. Jockomo. The Native Roots of Mardi Gras 
Indians. Jackson: University Press of Mississippi.

Linebaugh, Peter und Marcus Rediker. 2000. The Many-Headed Hydra. Sailors, 
Slaves, Commoners, and the Hidden History of the Revolutionary Atlantic. 
Boston: Beacon Press.

Lionnet, Françoise und Shu-mei Shih (Hg.). 2011. The Creolization of Theory. 
Durham/London: Duke University Press.

Lipsitz, George. 1988. »Mardi Gras Indians. Carnival and Counter-Narrative in 
Black New Orleans«. Cultural Critique 10, Herbst: 99—121.

Lipsitz, George. 2011. »New Orleans in the World and the World in New 
Orleans«. Black Music Research Journal 31.2: 261—290. 

Lorber, Judith. 2004. »Preface«. In Schacht, Steven P. und Lisa Underwood 
(Hg.). The Drag Queen Anthology. The Absolutely Fabulous but Flawlessly 
Customary World of Female Impersonators. New York: Harrington Park 
Press: xv—xvi. 

Lorey, Isabell. 2011. »Von den Kämpfen aus. Eine Problematisierung 
grundlegender Kategorien«. In Hess, Sabine, Nikola Langreiter und 
Elisabeth Timm (Hg.): Intersektionalität revisited. Empirische, theoretische 
und methodische Erkundungen. Bielefeld: transcript: 101—116. 

Lorey, Isabell. 2021. Demokratie im Präsens. Eine Theorie der politischen 
Gegenwart. Berlin: Suhrkamp.

Lott, Eric. 1993. Love and Theft. Blackface Minstrelsy and the American Working 
Class. New York/Oxford: Oxford University Press.

Lott, Eric. 2017. Black Mirror. The Cultural Contradictions of American Racism. 
Cambridge, MA: The Belknap Press of Harvard University Press.



280 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Lott, Eric. 2025. »Blackface from Time to Time«. In Annuß, Evelyn und Raz 
Weiner (Hg.). Facing Drag. Gender Bending and Racialized Masking in 
Performing Arts and Popular Culture. Wien/Bielefeld: mdwPress: 73—87.

Lugones, Marìa. 2010. »Toward a Decolonial Feminism«. Hypatia 25.4: 742—759. 
	 DOI: https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2010.01137.x.
Lugones, María. 2023 (*2007). »The Coloniality of Gender«. In: De Souza Lima, 

Lívia, Edith Otero Quezada und Julia Roth (Hg.). Feminisms in Movement. 
Theories and Practices from the Americas. Bielefeld: transcript: 35—58.

Lusane, Clarence. 2003. Hitler’s Black Victims. The Historical Experiences of 
Afro-Germans, European Blacks, Africans, and African Americans in the 
Nazi Era. New York: Routledge.

Luyt, Kathryn. 2014. Gay Language in Cape Town: A Study of Gayle — Attitudes, 
History and Usage. Master Thesis. University of Cape Town.

M
Macho, Thomas. 2011. Vorbilder. München: Wilhelm Fink.
Mahar, William J. 1999. Behind the Burnt Cork Mask. Early Blackface Minstrelsy 

and Antebellum American Popular Culture. Urbana: University of Illinois 
Press.

Malkiewicz, Michael. 2020. Schönperchten — Pinzgauer Tresterer. Dokumen
tation eines Brauches in Geschichte und Gegenwart. Neukirchen am 
Großvenediger: TAURISKA. 

Malm, Andreas. 2020. How to Blow Up a Pipeline. London/New York: Verso.
Malm, Andreas. 2022. Corona, Climate, Chronic Emergency. War Communism in 

the Twenty-First Century. London/New York: Verso. 
Malm, Andreas und Alf Hornborg. 2014. »The Geology of Mankind? A Critique of 

the Anthropocene Narrative«. The Anthropocene Review 1.1: 62—69. 
Manchanda, Nivi. 2014. »Queering the Pashtun. Afghan Sexuality in the Homo-

Nationalist Imaginary«. Third World Quarterly 36.1: 130—146. 
Marshall, Emily Zobel. 2021. »›Who Going to Take Care of the Baby?‹ Diasporic 

Baby Dolls and Carnival Activism«. The International Journal of Carnival 
Arts 4, Dezember: 26—38.

Martin, Denis-Constant. 1999. Coon Carnival. New Year in Cape Town, Past and 
Present. Cape Town: David Philip. 

Martin, Denis-Constant. 2007. Chronicles of the Kaapse Klopse — With Some 
Documents in the Sources of Their Music. Centre d’études et de recherches 
internationales. Paris.

Martin, Denis-Constant. 2008. »Can Jazz Be Rid of the Racial Imagination? 
Creolization, Racial Discourses, and Semiology of Music«. Black Music 
Research Journal 28.2: 105—123. 

https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2010.01137.x


281Literatur

Martin, Denis-Constant. 2010. »The Famous Invincible Darkies«. In Bernard Bel, 
Jan Brouwer, Biswajit Das, Vibodh Parthasarathi und Guy Poitevin. (Hg.). 
Communication, Culture and Confrontation. Communication Processes. Los 
Angeles: Sage Publications: 421—460. 

Martin, Denis-Constant. 2008. »An Imaginary Ocean. Carnival in Cape Town 
and the Black Atlantic«. In Sansone, Livio, Elisée Soumonni, and Boubacar 
Barry. (Hg.). Africa, Brazil and the Construction of Trans Atlantic Black 
Identities. Trenton: Africa World Press: 63-79.

Martin, Denis-Constant. 2013. Sounding the Cape. Music, Identity and Politics in 
South Africa. Cape Town: African Minds.

Marx, Karl. 1960 (*1852). »Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte«. 
Marx-Engels- Werke (MEW) 8. Berlin: Dietz: 111—207.

Marx, Karl. 1968 (*1867). Das Kapital. Band 1: Kritik der politischen Ökonomie. 
Marx-Engels-Werke (MEW) 23. Berlin: Dietz.

Massumi, Brian. 2015. Politics of Affect. Cambridge/Malden: Polity.
Masur, Louis P. 2020. The U.S. Civil War. A Very Short Introduction. New York: 

Oxford University Press.
Matala de Mazza, Ethel. 2018. Der populäre Pakt. Verhandlungen der Moderne 

zwischen Operette und Feuilleton. Frankfurt a. M.: S. Fischer.
Matzke, Annemarie, Ulf Otto und Jens Roselt. 2015. Auftritte: Strategien des 

In-Erscheinung-Tretens in Künsten und Medien. Bielefeld: transcript.
Mauldin, Barbara (Hg.). 2004. ¡Carnival! Seattle: University of Washington Press. 
Mauldin, Barbara. 2004. »Introduction: Carnival in Europe and the Americas«. 

In dies. (Hg.). ¡Carnival! Seattle: University of Washington Press: 3—18.
Maxson, J. David. 2020. »›Second Line to Bury White Supremacy‹: Take ’Em 

Down Nola, Monument Removal, and Residual Memory«. Quarterly Journal 
of Speech 106.1: 48—71.

Mbembe, Achille. 2001. On the Postcolony. Berkeley/Los Angeles/London: 
University of California Press. 

Mbembe, Achille. 2014. Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin: Suhrkamp.
Mbembe, Achille. 2018. »Closing Remarks«. In MISTRA (Hg.). Whiteness 

Afrikaans Afrikaners. Addressing Post-Apartheid Legacies, Privileges and 
Burdens. Johannesburg: Mapungubwe Institute for Strategic Reflection 
(MISTRA): 139—145.

McClintock, Anne. 1995. Imperial Leather. Race, Gender and Sexuality in the 
Colonial Conquest. New York/London: Routledge. 

McGlotten, Shaka. 2021. Dragging. Or, in the Drag of a Queer Life. New York/
London: Routledge. 

McIntyre, Amanda T. 2021. »The Baby Doll. Memory, Myths and Mas«. Tout 
Moun 6.1: 2—16.



282 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

McQueeney, Kevin. 2018. »Zulu: A transnational History of a New Orleans Mardi 
Gras Krewe«. Safundi 19.2: 139—163.

Meer, Sarah. 2005. Uncle Tom Mania. Slavery, Minstrelsy, and Transatlantic 
Culture in the 1850s. Athens: University of Georgia Press.

Menke, Bettine. 1991. »Das Nach-Leben im Zitat. Benjamins Gedächtnis der 
Texte«. In Haverkamp, Anselm und Renate Lachmann (Hg.). Gedächtniskunst. 
Raum — Bild — Schrift. Frankfurt a. M.: Suhrkamp: 74—110.

Menke, Bettine. 1991. Sprachfiguren. Name, Allegorie, Bild nach Benjamin. 
Theorie und Geschichte der Literatur und der schönen Künste. München: 
Wilhelm Fink.

Menke, Bettine. 2000. Prosopopoiia. Stimme und Text bei Brentano, Hoffmann, 
Kleist und Kafka. München: Wilhelm Fink.

Menke, Bettine. 2014. »ON/OFF«. In Vogel, Juliane und Christopher J. Wild 
(Hg.). Auftreten. Wege auf die Bühne. Berlin: Theater der Zeit: 180—188. 

Menke, Bettine. 2016. »im auftreten/verschwinden — auf dem Schauplatz und 
anderswo.« Zeitschrift für Medien- und Kulturforschung (ZMK) 7.1: 185—200.

Menke, Bettine. 2019. »Zerstreuungsbewegungen. Entortetes Schreiben.« In 
Höhne, Steffen und Manfred Weinberg (Hg.). Franz Kafka im interkulturellen 
Kontext. Köln: Böhlau: 229—262.

Menke, Bettine. 2021. Einfälle, Zufälle, Ausfälle — Der Witz der Sprache. 
Paderborn: Brill/Wilhelm Fink.

Menke, Bettine. 2023. »Der Komische Chor — das Chorische der ›komischen 
Person‹«. The Germanic Review 98.2: 170—183.

Menke, Bettine. 2024. »hidden, besides, behind (Willie emerging)«. In Diekmann, 
Stefanie und Dennis Göttel (Hg.). Nebenfiguren. Berlin: Theater der Zeit: 
55—78.

Menke, Bettine und Juliane Vogel (Hg.). 2018. Flucht und Szene. Perspektiven 
und Formen eines Theaters der Fliehenden. Berlin: Theater der Zeit.

Merish, Lori. 1996. »Cuteness and Commodity Aesthetics. Tom Thumb and 
Shirley Temple«. In Garland-Thomson, Rosemarie (Hg.). Freakery. Cultural 
Spectacles of the Extraordinary Body. New York/London: New York 
University Press: 185—203.

Meynen, Gloria. 2020. Inseln und Meere: Zur Geschichte und Geografie fluider 
Grenzen. Berlin: Matthes & Seitz Berlin.

Mezger, Werner. 1981. Hofnarren im Mittelalter. Vom tieferen Sinn eines 
seltsamen Amts. Konstanz: Universitätsverlag Konstanz.

Michael, Theodor. 2013. Deutsch sein und schwarz dazu. Erinnerungen eines 
Afro-Deutschen. München: DTV.

Midlo Hall, Gwendolyn. 1992. Africans in Colonial Louisiana. The Development 
of Afro-Creole Culture in the Eighteenth Century. Baton Rouge/London: 
Louisiana State University Press. 



283Literatur

Mignolo, Walter D. 2021. The Politics of Decolonial Investigations. Durham: Duke 
University Press.

Miller, Monica L. 2009. Slaves to Fashion. Black Dandyism and the Styling of 
Black Diasporic Identity. Durham: Duke University Press.

Milton, John. 1921 (*1637). Comus. Mit einer Einleitung und Anmerkungen von 
William Bell. London: Macmillan and Co. 

Möller, Eberhard Wolfgang. 1936. Das Frankenburger Würfelspiel. Berlin: 
Theaterverlag Albert Langen und Georg Müller.

Mokre, Monika. 2021. »Solidarität als Übersetzung«. In Susemichel, Lea und 
Jens Kastner (Hg.). Unbedingte Solidarität. Münster: Unrast: 193—206.

Mokre, Monika. 2024. »Leere Signifikanten und kulturpolitische Herausfor-
derungen«. In Annuß, Evelyn, Ralf von Appen, Sarah Chaker, Silke Felber, 
Andrea Glauser, Therese Kaufmann und Susanne Lettow (Hg.). Populismus 
kritisieren. Kunst — Politik — Geschlecht. Wien/Bielefeld: mdwPress: 41—52. 

Moore, Jason W. 2015. Capitalism in the Web of Life. Ecology and the Accumulation 
of Capital. London/New York: Verso.

Moten, Fred. 2003. In the Break. The Aesthetics of the Black Radical Tradition. 
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Much, Rudolf. 1900. Deutsche Stammeskunde. Leipzig/Berlin: Göschen.
Müller, Gesine und Natasche Ueckmann. 2013. »Einleitung: Kreolisierung als 

weltweites Kulturmodell?« In dies. (Hg.). Kreolisierung revisited. Debatten 
um ein weltweites Kulturkonzept. Bielefeld: transcript: 7—42.

Müller, Gesine und Natasche Ueckmann (Hg.). 2013. Kreolisierung revisited. 
Debatten um ein weltweites Kulturkonzept. Bielefeld: transcript.

Münz, Rudolf. 1979. Das »andere« Theater. Studien über ein deutschsprachiges 
teatro dell’arte der Lessingzeit. Berlin: Henschel.

Münz, Rudolf. 1998. Theatralität und Theater. Zur Historiographie von 
Theatralitätsgefügen. Berlin: Schwarzkopf & Schwarzkopf. 

Muñoz, José Esteban. 1999. Disidentifications. Queers of Color and the 
Performance of Politics. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Muñoz, José Esteban. 2009. Cruising Utopia. The Then and There of Queer 
Futurity. New York: New York University Press.

Musée du quai Branly — Jacques Chirac. 2022. Black Indians de la Nouvelle-
Orléans. Arles: Actes Sud.

N
Nachtwey, Oliver, Robert Schäfer und Nadine Frei. 2020. »Politische Soziologie 

der Corona-Proteste«. SocArXiv. Online-Dokument. Dezember 2020. Basel: 
Universität Basel: 65 Seiten. DOI: https://doi.org.10.31235/osf.io/zyp3f.

Nagl, Tobias. 2004. »›Sieh mal den schwarzen Mann da!‹ Komparsen 
afrikanischer Herkunft im deutschsprachigen Kino vor 1945«. In Alonzo, 

https://doi.org.10.31235/osf.io/zyp3f


284 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Christine und Peter Martin (Hg.). Zwischen Charleston und Stechschritt. 
Hamburg: Dölling und Galitz: 81—101.

Nagl, Tobias. 2005. »Louis Brody and the Black Presence in German Film Before 
1945«. In Mazón, Patricia M. und Reinhild Steingröver (Hg.). Not So Plain as 
Black and White. Afro-German Culture and History, 1890–2000. Rochester: 
University of Rochester Press: 109—135.

Nagle, Angela. 2017. Kill All Normies. Culture Wars from 4chan and Tumblr to 
Trump and the Alt Right. Winchester: Zero Books.

Nancy, Jean-Luc. 2013. Être singulier pluriel. Nouvelle édition augmentée. Paris: 
Galilée.

Nattrass, Gail. 2017. A Short History of South Africa. Johannesburg/Cape Town: 
Jonathan Ball.

Naumann, Christine. 2004. »Euphorie — Ernüchterung — Enttäuschung. Paul 
Robeson und Deutschland in den dreißiger Jahren«. In Alonzo, Christine 
und Peter Martin (Hg.). Zwischen Charleston und Stechschritt. Hamburg: 
Dölling und Galitz: 317—321.

Newman, Katherine S. und Ariane DeLannoy. 2014. After Freedom. The Rise of 
the Post-Apartheid Generation in Democratic South Africa. Boston: Beacon 
Press. 

Newton, Esther. 1979. Mother Camp. Female Impersonators in America. Chicago/
London: The University of Chicago Press.

Niezen, Ronald. 2003. The Origins of Indigenism. Human Rights and the Politics 
of Identity. Berkley/Los Angeles/London: University of California Press. 

Nikitsch, Herbert. 2019. »Tracht in der ›Volks-Kunde‹. Zur Mimesis einer 
Disziplin und ihrer Scientific Community«. In Etzemüller, Thomas (Hg.). 
Der Auftritt. Performanz in der Wissenschaft. Bielefeld: transcript: 255—272.

Nyong’o, Tavia. 2009. The Amalgamation Waltz. Race, Performance, and the 
Ruses of Memory. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Nyong’o, Tavia. 2018. Afro-Fabulations. The Queer Drama of Black Life. New 
York: New York University Press.

O
Oliphant, Chanell. 2013. The Changing Faces of the Klopse. Performing the 

Rainbow Nation During the Cape Town Carnival. Master Thesis. Cape 
Town: University of the Western Cape. 

Olivier, Gerrit. 1995. »From Ada to Zelda. Notes on Gay and Language in South 
Africa«. In Cameron, Edwin und Mark Gevisser (Hg.). Defiant Desire. Gay 
and Lesbian Lives in South Africa. New York/London: Routledge: 219—224. 

Ortiz, Fernando. 1995. Cuban Counterpoint. Tobacco and Sugar. Durham/
London: Duke University Press.



285Literatur

Osterhammel, Jürgen. 1998. Die Entzauberung Asiens. Europa und die asiatischen 
Reiche im 18. Jahrhundert. München: Beck.

Osterhammel, Jürgen. 2020. Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 19. 
Jahrhunderts. München: C.H. Beck.

Ottenbacher, Albert. 1989. »Richard Wolfram«. Dokumentationsarchiv des 
österreichischen Widerstandes. Online-Dokument, 12 Seiten: https://www.
doew.at/cms/download/56kp4/wolfram.pdf&lang=de.

P
Pacey, Bett. 2014. »The Emergence and Recognition of Moffies as Popular 

Entertainers in the Cape Minstrel Carnival«. South African Theatre Journal 
27.2: 111—124.

Palmer, Vernon V. 2012. Through the Codes Darkly. Slave Law and Civil Law in 
Louisiana. Clark: The Lawbook Exchange. 

Pearson, Michael N. 2003. The Indian Ocean. London/New York: Routledge.
Pickering, Michael. 2003. »The Blackface Clown«. In Holbrook Gerzina, Gretchen 

(Hg.). Black Victorians/Black Victoriana. New Brunswick/London: Rutgers 
University Press: 159—174.

Pinnock, Don. 2016. Gang Town. Cape Town: Tafelberg.
Plath, Nils. 2017. Hier und anderswo. Zum Stellenlesen bei Franz Kafka, Samuel 

Beckett, Theodor W. Adorno und Jacques Derrida. Berlin: Kadmos.
Pommerin, Reiner. 2004. »Die Sterilisierung der ›Rheinlandbastarde‹«. In 

Alonzo, Christine und Peter Martin (Hg.). Zwischen Charleston und 
Stechschritt. Hamburg: Dölling und Galitz: 532—547.

Posel, Deborah. 2011. »The Apartheid Project, 1948—1970«. In Ross, Robert, Anne 
Kelk Mager und Bill Nasson (Hg.). The Cambridge History of South Africa. 
Volume 2. 1885–1994. Cambridge: Cambridge University Press: 319—368. 

Powell, Lawrence N. 2012. The Accidental City. Improvising New Orleans. 
Cambridge, MA/London: Harvard University Press.

Prager, Julia. 2021. »ver-sammeln und ver-rändern. Zur Theatralität 
der Bürgerbühne«. In Otto, Ulf und Johanna Zorn (Hg.). Ästhetische 
Interventionen. Ein- und Übergriffe im Regime des Theaters. Berlin: Theater 
der Zeit: 61—75.

Pratt, Mary Louise. 2008 (*1992). Imperial Eyes. Travel Writing and 
Transculturation. London/New York: Routledge.

Pratt Guterl, Matthew. 2014. Josephine Baker and the Rainbow Tribe. Cambridge, 
MA/London: The Belknap Press of Harvard University Press.

Preciado, Paul B. 2013. Testo Junkie. Sex, Drugs, and Biopolitics in the 
Pharmacopornographic Era. New York: The Feminist Press at the City 
University of New York.

https://www.doew.at/cms/download/56kp4/wolfram.pdf&lang=de
https://www.doew.at/cms/download/56kp4/wolfram.pdf&lang=de


286 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Preciado, Paul B. 2018: »Letter from a Trans Man to the Old Sexual Regime«. 
Online-Dokument in Texte zur Kunst: https://www.textezurkunst.de/de/
articles/letter-trans-man-old-sexual-regime-paul-b-preciado/.

Preciado, Paul B. 2020. An Apartment on Uranus. Chronicles of the Crossing. 
South Pasadena: Semiotext(e).

Preciado, Paul B. 2020. »Learning From the Virus«. Online-Dokument in 
Artforum: https://michel-foucault.com/2020/06/04/paul-b-preciado-
learning-from-the-virus-2020/. 

Prieberg, Fred K. 1989. Musik im NS-Staat. Frankfurt a. M.: Fischer. 
Probst, Nora. 2023. Objekte, die die Welt bedeuten. Carl Niessen und der 

Denkraum der Theaterwissenschaft. Stuttgart: J. B. Metzler.
Puar, Jasbir K. 2007. Terrorist Assemblages. Homonationalism in Queer Times. 

Next Wave. Durham: Duke University Press.

Q
Queri, Georg. 1911. Bauernerotik und Bauernfehme in Oberbayern. München: 

Piper.
Quijano, Aníbal. 2007. »Coloniality and Modernity/Rationality«. Cultural 

Studies 21.1: 168—178.

R
Ramsden-Karelse, Ruth. 2020. »Moving and Moved. Reading Kewpie’s District 

Six«. GLQ. A Journal of Lesbian and Gay Studies 26.3: 405—438.
Ramsden-Karelse, Ruth. 2023. »A Precarious Archive. Using Photography to 

Enable Liveable Lives in District Six, Cape Town«. Gender, Place & Culture. 
A Journal of Feminist Geography 2023.2: 1—21.

Ramsden-Karelse, Ruth (Hg.). 2024. Salon Kewpie. 2024: Visibility. Johannesburg: 
MaThoko’s Books and the District Six Museum. 

Rang, Florens Christian. 1983. Historische Psychologie des Karnevals. Berlin: 
Brinkmann & Bose.

Rasmussen, Daniel. 2011. American Uprising. The Untold Story of America’s 
Largest Slave Revolt. New York: Harper Collins.

Reddy, Thiven. 2001. »The Politics of Naming. The Constitution of Coloured 
Subjects in South Africa«. In Erasmus, Zimitri (Hg.). Coloured by History, 
Shaped by Place. New Perspectives on Coloured Identities in Cape Town. 
Cape Town: Kwela Books: 64—79. 

Redecker, Eva von. 2023. Bleibefreiheit. Frankfurt a. M.: S. Fischer.
Reed, Adolph. 2018. »Antiracism. A Neoliberal Alternative to a Left«. Dialectical 

Anthropology 42: 105—115.
Reed, Adolph. 2019. »The Myth of Authenticity and Its Impact on Politics — in 

New Orleans and Beyond«. In Adams, Thomas Jessen und Matt Sakakeeny 

https://www.textezurkunst.de/de/articles/letter-trans-man-old-sexual-regime-paul-b-preciado/
https://www.textezurkunst.de/de/articles/letter-trans-man-old-sexual-regime-paul-b-preciado/
https://michel-foucault.com/2020/06/04/paul-b-preciado-learning-from-the-virus-2020/
https://michel-foucault.com/2020/06/04/paul-b-preciado-learning-from-the-virus-2020/


287Literatur

(Hg.). Remaking New Orleans. Beyond Exceptionalism and Authenticity. 
Durham: Duke University Press: 307—326.

Reed, Adolph. 2022. The South. Jim Crow and Its Afterlives. London/New York: 
Verso.

Reed, Peter. 2009. Rogue Performances. Staging the Underclasses in Early 
American Theatre Culture. New York: Palgrave Macmillan. 

Regis, Helen A. 1999. »Second Lines, Minstrelsy, and the Contested Landscapes 
of New Orleans Afro-Creole Festivals«. Cultural Anthropology 14.4: 472—
504.

Regis, Helen A. 2001. »Blackness and the Politics of Memory in the New Orleans 
Second Line«. American Ethnologist 28.4: 752—777.

Regis, Helen A. 2019. »Local, Native, Creole, Black. Claiming Belonging, 
Producing Autochthony«. In Adams, Thomas Jessen und Matt Sakakeeny 
(Hg.). Remaking New Orleans. Beyond Exceptionalism and Authenticity. 
Durham: Duke University Press: 138—162.

Rehin, George F. 1975. »Harlequin Jim Crow. Continuity and Convergence in 
Blackface Clowning«. Journal of Popular Culture 9.3: 682—701.

Reichardt, Sven (Hg.). 2021. Die Misstrauensgemeinschaft der »Querdenker«. 
Frankfurt a. M./New York: Campus.

Rest, Matthäus, and Gertraud Seiser. 2016. Wild und schön. Der Krampus im 
Salzburger Land. Wien: LIT.

Riha, Karl. 1980. Commedia dell’Arte. Mit den Figuren Maurice Sands. Frankfurt 
a. M.: Insel.

Roach, Joseph R. 1996. Cities of the Dead. Circum-Atlantic Performance. New 
York: Columbia University Press.

Roediger, David R. 1991. The Wages of Whiteness. Race and the Making of the 
American Working Class. London: Verso.

Röhr. 1935. »Reichsfestspiele Heidelberg. Der Weg ins Reich auf dem Thingplatz«. 
Der Führer vom 22. Juli.

Rogge, Wolfgang. 1970. Ernst Kreneks Opern. Spiegel der Zwanziger Jahre. 
Wolfenbüttel/Hamburg: Möseler/Vera.

Rogin, Michael Paul. 1996. Blackface, White Noise. Jewish Immigrants in the 
Hollywood Melting Pot. Berkeley: University of California Press.

Roldán Mendívil, Eleonora und Bafta Sarbo. 2022. Die Diversität der Ausbeutung. 
Zur Kritik des herrschenden Antirassismus. Berlin: Dietz Berlin.

Rose, Al. 1978. Storyville, New Orleans. Being an Authentic, Illustrated Account 
of the Notorious Red-Light District. Alabama: University of Alabama Press. 

Ross, Kristin. 2021 (*2015). Luxus für alle. Die politische Gedankenwelt der 
Pariser Commune. Übersetzt von Felix Kurz. Berlin: Matthes & Seitz.

Ross, Robert. 2008. A Concise History of South Africa. Cambridge: Cambridge 
University Press.



288 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Ross, Robert, Anne Kelk Mager und Bill Nasson (Hg.). 2011. The Cambridge 
History of South Africa. Volume 2. 1885–1994. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Rothberg, Michael. 2009. Multidirectional Memory. Remembering the Holocaust 
in the Age of Decolonization. Stanford: Stanford University Press.

Ruda, Adrian. 2023. Der Totenkopf als Motiv. Eine historisch-
kulturanthropologische Analyse zwischen Militär und Moden. Wien/Köln: 
Böhlau.

Rumpf, Marianne. 1991. Perchten. Populäre Glaubensgestalten zwischen Mythos 
und Katechese. Würzburg: Königshausen & Neumann.

Ruprecht, Lucia. 2019. Gestural Imaginaries. Dance and Cultural Theory in the 
Early Twentieth Century. New York: Oxford University Press. 

Russell, Thaddeus. 2008. »The Color of Discipline. Civil Rights and Black 
Sexuality«. American Quarterly 60.1: 101—128.

Ryan, Mary P. 1990. Women in Public. Between Banners and Ballots, 1825–1880. 
Baltimore: Johns Hopkins University Press.

S
Sánchez Cedillo, Raúl. 2023. Dieser Krieg endet nicht in der Ukraine. Argumente 

für einen konstituierenden Frieden. Mit Vorworten von Pablo Iglesias 
Turrión und Katja Maurer, medico international. Wien: transversal. 

Sands, Rosita M. 1991. »Carnival Celebrations in Africa and the New World. 
Junkanoo and the Black Indians of Mardi Gras«. Black Music Research 
Journal 11.1: 75—92. DOI: https://doi.org/10.2307/779245.

Santino, Jack (Hg.). 2017. Public Performances. Studies in the Carnivalesque and 
Ritualesque. Logan: Utah State University Press.

Saunders, Christopher. 2000. »Cape Town and New Orleans. Some 
Comparisons«. Safundi 1.1: 1—6. DOI: doi:10.1080/17533170000101101.

Scafidi, Susan. 2005. Who Owns Culture? Appropriation and Authenticity in 
American Law. New Brunswick: Rutgers University Press.

Schacht, Steven P. und Lisa Underwood (Hg.). 2004. The Drag Queen Anthology. 
The Absolutely Fabulous but Flawlessly Customary World of Female 
Impersonators. New York: Harrington Park Press.

Schade, Julia. 2020. Widerständigkeiten in der Zeit. Zum Denken von 
Zeitlichkeiten in künstlerischen Arbeiten von William Kentridge, Rabih 
Mroué, andpartnesincrime und Eva Meyer-Keller. Dissertation, Goethe-
Universität Frankfurt: Frankfurt a. M.

Schaffer, Johanna. 2008. Ambivalenzen der Sichtbarkeit. Über die visuellen 
Strukturen der Anerkennung. Bielefeld: transcript.

Schneider, Rebecca. 2012. »Performance Remains Again«. In Giannachi, 
Gabriella, Nick Kaye und Micheal Shanks (Hg.). Archaeologies of Presence. 

https://doi.org/10.2307/779245


289Literatur

Art, Performance and the Persistence of Being. London/New York: 
Routledge: 64—81.

Schönlank, Bruno. 1927. Der gespaltene Mensch. Spiel für bewegten Sprechchor. 
Berlin: Volksbühne.

Schrödl, Jenny und Samu/elle Striewski (Hg.). 2025. Drag hier und heute! 
Theoretische und ästhetische Positionen zu einer queeren Praxis der 
Gegenwart. Berlin: Neofelis.

Schuhladen, Hans. 1992. »Zur Geschichte von Perchtenbräuchen in Salzburg 
und Nachbargebieten bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts. Traditionen 
im Wandel und Ablösung«. In Hutter, Ernestine (Hg.). Salzburger 
Perchtenbrauch: Tagungsband zum Salzburger Perchten-Symposion 
Maske, Mystik, Brauch — Burg Hohenwerfen, 13. bis 15. November 1992, 
Landesverband Salzburger Volkskultur, Salzburg: Salzburger Volkskultur: 
22—48 u. 64—70.

Schurtz, Heinrich. 1891. Grundzüge einer Philosophie der Tracht (mit besonderer 
Berücksichtigung der Negertrachten). Stuttgart: Cotta.

Schurtz, Heinrich. 1900. Urgeschichte der Kultur. Leipzig: Bibliogr. Inst.
Schurtz, Heinrich. 1902. Altersklassen und Männerbünde. Eine Darstellung der 

Grundformen der Gesellschaft. Berlin: Reimer.
Scott, David. 2000. »The Re-Enchantment of Humanism. An Interview with 

Sylvia Wynter«. Small Axe 8, September: 119—207.
Semple, Robert. 1805. Walks and Sketches at the Cape of Good Hope. To Which 

Is Subjoined a Journey from Cape Town to Blettenberg’s Bay. London: Bald-
win.

Senelick, Laurence. 2000. The Changing Room. Sex, Drag and Theatre. New 
York: Routledge.

Sharpe, Christina Elizabeth. 2016. In the Wake. On Blackness and Being. Durham: 
Duke University Press.

Sieg, Katrin. 2002. Ethnic Drag. Performing Race, Nation, Sexuality in West 
Germany. Ann Arbor: University of Michigan Press.

Simões De Araújo, Caio. 2023. »Carnival, Power, and Queer Joy. Chrono-
Normativity, Carnivalesque Transgressions, and the Spectacle of Gender in 
Lourenço Marques, Mozambique (ca. 1950—1975)«. Nordic Journal of African 
Studies 32.3: 185—205. DOI: https://doi.org/10.53228/njas.v32i3.1085.

Slobin, Mark. 2003. »Putting Blackface in Its Place«. In Hoberman, James und 
Jeffrey Shandler (Hg.). Entertaining America. Jews, Movies, and Broadcasting. 
New York/Princeton: Princeton University Press: 93—100. 

Sloterdijk, Peter. 2002. Luftbeben. An den Quellen des Terrors. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

https://doi.org/10.53228/njas.v32i3.1085


290 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Smith, Felipe. 2013. »›Things You’d Imagine Zulu Tribes to Do‹. The Zulu Parade 
in New Orleans Carnival«. African Arts 46.2: 22—35. DOI: https://doi.
org/10.1162/AFAR_a_00063. 

Smith, Felipe. 2019. »›Things You’d Imagine Zulu Tribes to Do‹. The Zulu Parade 
in New Orleans Carnival«. In Adams, Thomas Jessen und Matt Sakakeeny 
(Hg.). Remaking New Orleans. Beyond Exceptionalism and Authenticity. 
Durham: Duke University Press: 93—116.

Smith, Michael P. 1994. Mardi Gras Indians. Gretna: Pelican.
Smith, Tina. 2024. »The Sounds of His Own Drummer. Remembering Kafunta«. In 

Ramsden-Karelse, Ruth (Hg.). Salon Kewpie. 2024: Visibility. Johannesburg: 
MaThoko’s Books and the District Six Museum: 45—48. 

Smith, Tina und Jenny Marsden. 2021. »Photographs and Memory Making. 
Curating Kewpie: Daughter of District Six.« In Newbury, Darren, Lorena 
Rizzo und Kylie Thomas (Hg.). Women and Photography in Africa. Creative 
Practices and Feminist Challenges. London/New York: Routledge: 163—189.

Smith-Rosenberg, Caroll. 2010. This Violent Empire. The Birth of an American 
National Identity. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

Soiland, Tove. 2012. »Die Verhältnisse gingen und die Kategorien kamen. 
Intersectionality oder Vom Unbehagen an der amerikanischen 
Theorie«. Portal Intersektionalität: http://portal-intersektionalitaet.de/
theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/.

Solomon-Godeau, Abigail. 2003. »Wer spricht so? Einige Fragen zur 
Dokumentarfotografie.« In Wolf, Herta (Hg.). Diskurse über die Fotografie. 
Fotokritik am Ende des fotografischen Zeitalters. Bd. II. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp: 53—74. 

Sonderegger, Ruth. 2019. Vom Leben der Kritik. Kritische Praktiken — und die 
Notwendigkeit ihrer geopolitischen Situierung. Wien: Zaglossus. 

Sontag, Susan. 1981. »Fascinating Fascism«. In dies. (Hg.). Under the Sign of 
Saturn. London: Vintage: 73—105.

Snyder, Timothy. 2016. Black Earth. The Holocaust as History and Warning. 
London: Vintage.

Sprenger, Florian. 2019. Epistemologien des Umgebens. Zur Geschichte, Ökologie 
und Biopolitik künstlicher environments. Bielefeld: transcript.

Stam, Robert und Ella Shohat. 2012. Race in Translation. Culture Wars around 
the Postcolonial Atlantic. New York/London: New York University Press. 

Stiegler, Bernd. 2006. Theoriegeschichte der Photographie. München: Wilhelm 
Fink.

Stoeckl, Kristina. 2020. »The Rise of the Russian Christian Right. The Case of 
the World Congress of Families«. Religion, State & Society 48.4: 223—238.

Stokoe, Kayte. 2020. Reframing Drag. Beyond Subversion and the Status Quo. 
Abingdon/New York: Routledge.

https://doi.org/10.1162/AFAR_a_00063
https://doi.org/10.1162/AFAR_a_00063
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/


291Literatur

Stommer, Rainer. 1985. Die inszenierte Volksgemeinschaft. Die »Thing-
Bewegung« im Dritten Reich. Marburg: Jonas.

Strausbaugh, John. 2006. Black Like You. Blackface, Whiteface, Insult and 
Imitation in American Popular Culture. New York: Jeremy P. Tarcher/
Penguin Group.

Struck, Wolfgang. 2022. Flaschenpost. Ferne Botschaften, frühe Vermessungen, 
und ein legendäres Experiment. Hamburg: mare.

Stryker, Susan. 2006. »(De)Subjugated Knowledges. An Introduction to 
Transgender Studies«. In dies. und Stephen Whittle (Hg.). The Transgender 
Studies Reader. New York/London: Routledge: 1—17. 

Stryker, Susan und Stephen Whittle (Hg.). 2006. The Transgender Studies 
Reader. New York/London: Routledge.

Stumpfl, Robert. 1936. Kultspiele der Germanen als Ursprung des mittelalterlichen 
Dramas. Berlin: Junker & Dünnhaupt.

Sublette, Ned. 2008. The World that Made New Orleans. From Spanish Gold to 
Congo Square. Chicago: Lawrence Hill.

T
Tacitus, Cornelius. 1932. Germania und die wichtigsten antiken Stellen über 

Deutschland: lateinisch und deutsch. Übersetzt und bearbeitet von Herbert 
Ronge. München: Heimeran.

Táíwò, Olúfẹ́mi. 2022. Against Decolonisation. Taking African Agency Seriously. 
London: Hurst & Company. 

Taussig, Michael. 2014 (*1993). Mimesis und Alterität. Eine eigenwillige 
Geschichte der Sinne. Konstanz: Konstanz University Press.

Taylor, Diana. 2003. The Archive and the Repertoire. Performing Cultural 
Memory in the Americas. Durham: Duke University Press.

Taylor, Yuval und Jake Austen. 2012. Darkest America. Black Minstrelsy from 
Slavery to Hip-Hop. New York: W. W. Norton.

Thelwell, Chinua. 2020. Exporting Jim Crow. Blackface Minstrelsy in South 
Africa and Beyond. Amherst: University of Massachusetts Press.

Thomas, Greg. 2018. »Afro-Blue Notes. The Death of Afro-Pessimism (2.0)?« 
Theory & Event 21.1: 282—317. 

Tinsley, Omise’eke Natasha. 2008. »Black Atlantic, Queer Atlantic. Queer 
Imaginings of the Middle Passage«. GLQ 14.2—3: 191—215.

Torabully, Khal und Marina Carter. 2002. Coolitude. An Anthology of the Indian 
Labour Diaspora. London: Anthem Press.

Toscano, Alberto. 2023. Late Fascism. Race, Capitalism, and the Politics of Crisis. 
London: Verso.

Treiblmayr, Christopher. 2010. »Männerbünde und Schwulenbewegung im 20. 
Jahrhundert«. Europäische Geschichte Online (EGO), herausgegeben vom 



292 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Institut für Europäische Geschichte (IEG), Mainz 3. Dezember 2010. https://
www.ieg-ego.eu/treiblmayrc--2010-de, URN: urn:nbn:de:0159-2010101110.

Triffterer, Otto. 1995. »Bestandsaufnahme zum Völkerstrafrecht«. In Hankel, 
Gerd und Gerhard Stuby (Hg.). Strafgerichte gegen Menschheitsverbrechen. 
Zum Völkerstrafrecht 50 Jahre nach den Nürnberger Prozessen. Hamburg: 
Hamburg Edition: 169—269.

Trillin, Calvin. 1964. »A Reporter at Large. The Zulus«. The New Yorker 1964: 
91—119.

Trotter, Henry. 2013. »Trauma and Memory. The Impact of Apartheid-Era 
Forced Removals on Coloured Identity in Cape Town«. In Adhikari, 
Mohamed (Hg.). Burdened by Race. Coloured Identities in Southern Africa. 
Cape Town: University of Cape Town Press: 49—78.

Tuck, Eve und K. Wayne Yang. 2012. »Decolonization Is Not a Metaphor.« 
Decolonization. Indigeneity, Education & Society 1.1: 1—40. DOI: 
doi:10.25058/20112742.n38.04.

Tucker, Andrew. 2009. Queer Visibilities. Space, Identity and Interaction in Cape 
Town. Oxford: Wiley-Blackwell. 

U
Ullrich, Peter, Sina Arnold, Anna Danilina, Klaus Holz, Uffa Jensen, Ingolf 

Seidel und Jan Weyand (Hg.). 2024. Was ist Antisemitismus? Begriffe und 
Definitionen von Judenfeindschaft. Göttingen: Wallstein.

Ungelenk, Johannes. 2021. »Was heißt Berühren Denken?« In Erwig, Andrea 
und Johannes Ungelenk (Hg.). Berühren Denken. Berlin: Kadmos: 17—45. 

V
van de Geijn-Verhoeven, Monique, Antonia Malan, Karel Schoeman, Jan Veenendaal, 

Deon Viljoen, Nigel Worden und Titus M. Eliëns (Hg.). 2002. Domestic Interiors 
at the Cape and in Batavia, 1602-1795. Zwolle: Fernwood Press. 

van Eikels, Kai. 2013. Die Kunst des Kollektiven: Performance zwischen Theater, 
Politik und Sozio-Ökonomie. Paderborn: Wilhelm Fink.

Vaz, Kim. 2013. The ›Baby Dolls‹. Breaking the Race and Gender Barriers of the 
New Orleans Mardi Gras. Baton Rouge: LSU Press.

Vaz-Deville, Kim. 2018. »How the Baby Dolls Became an Iconic Part of Mardi 
Gras«. In dies. (Hg.). Walking Raddy. The Baby Dolls of New Orleans. Jackson: 
University Press of Mississippi: 141—165.

Vaz-Deville, Kim. 2018. »Is the Unruly Woman Masker Still Relevant?« In dies. 
(Hg.). Walking Raddy. The Baby Dolls of New Orleans. Jackson: University 
Press of Mississippi: 109—137.

Vaz-Deville, Kim (Hg.). 2018. Walking Raddy. The Baby Dolls of New Orleans. 
Jackson: University Press of Mississippi.

https://www.ieg-ego.eu/de/threads/transnationale-bewegungen-und-organisationen/internationale-soziale-bewegungen/christopher-treiblmayr-maennerbunde-und-schwulenbewegung-im-20-jahrhundert/?searchterm=sexuality&set_language=de
https://www.ieg-ego.eu/de/threads/transnationale-bewegungen-und-organisationen/internationale-soziale-bewegungen/christopher-treiblmayr-maennerbunde-und-schwulenbewegung-im-20-jahrhundert/?searchterm=sexuality&set_language=de
https://doi.org/10.25058/20112742.n38.04


293Literatur

Vaz-Deville, Kim. 2022. »Les Baby Dolls de La Nouvelle-Orléans. Une tradition 
de Mardi gras devenue iconique«. In Musée du quai Branly — Jacques Chirac 
(Hg.). Black Indians de la Nouvelle-Orléans. Arles: Actes Sud: 190—201.

Vaz-Deville, Kim. 2022. »Les Black Masking Indians«. In Musée du quai Branly 
— Jacques Chirac (Hg.). Black Indians de la Nouvelle-Orléans. Arles: Actes 
Sud: 154—173.

Vergès, Françoise. 2015. »Creolization and Resistance«. In Gutiérrez Rodríguez, 
Encarnación und Shirley Anne Tate (Hg.). Creolizing Europe. Legacies and 
Transformations. Liverpool: Liverpool University Press: 38—56.

Vidal, Cécile (Hg.). 2014. Louisiana. Crossroads of the Atlantic World. Philadelphia: 
University of Pennsylvania Press.

Vidal, Cécile. 2019. Caribbean New Orleans. Empire, Race, and the Making of a 
Slave Society. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

Vitalis, Ordericus. 1855. »Historia Ecclesiastica. Libri XIII«. In Migne, Jacques 
Paul (Hg.), Patrologia Latina CLXXXVIII. Paris: Garnier Frères. 

Völger, Gisela und Karin von Welck (Hg). 1990. Männerbande — Männerbünde. 
Zur Rolle des Mannes im Kulturvergleich. Band 1 und 2. Köln: Rautenstrauch-
Joest-Museum Köln. 

Vogel, Juliane. 2018. Aus dem Grund. Auftrittsprotokolle zwischen Racine und 
Nietzsche.

Vogel, Juliane und Christopher Wild (Hg.). 2014. Auftreten. Wege auf die Bühne. 
Berlin: Theater der Zeit.

Vogl, Joseph. 2020. Kapital und Ressentiment. Eine kurze Theorie der Gegenwart. 
München: C. H. Beck.

W
Wa Azania, Malaika. 2014. Memoirs of a Born Free. Reflections on the Rainbow 

Nation. Auckland Park: Jacana Media. 
Wa Azania, Malaika. 2018. Memoirs of a Born Free. Reflections on the New South 

Africa by a Member of the Post-Apartheid Generation. New York/Oakland/
London: Seven Stories Press. 

Wade, Leslie A., Robin Roberts und Frank de Caro. 2019. Downtown Mardi Gras. 
New Carnival Practices in Post-Katrina New Orelans. Jackson: University 
Press of Mississippi. 

Wallerstein, Immanuel Maurice. 1998. Das moderne Weltsystem II — der 
Merkantilismus. Europa zwischen 1600 und 1750. Wien: Promedia. 

Warstat, Matthias. 2018. Soziale Theatralität. Die Inszenierung der Gesellschaft. 
Paderborn: Wilhelm Fink. 

Weber, Andreas. 2018. Indigenialität. Berlin: Matthes & Seitz.
Weigel, Sigrid. 2013. »Das Gesicht als Artefakt. Zu einer Kulturgeschichte des 

menschlichen Bildnisses«. In dies. (Hg.): Gesichter. Kulturgeschichtliche 



294 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Szenen aus der Arbeit am Bildnis des Menschen. Unter Mitarbeit von Tine 
Kutschbach. München: Wilhelm Fink: 7—29.

Weigel, Sigrid. 2015. Grammatologie der Bilder. Berlin: Suhrkamp.
Weiner, Raz. 2019. Out of Line. Performing Drag and Archive in Settler Culture. 

Doctoral Thesis. London: Royal Holloway, University of London.
Weiner, Raz. 2025. »On Arab Masquerades and Necropolitics: Invisibilisation 

and Hypervisibilisation in Israeli Popular Culture«. In Annuß, Evelyn und 
Raz Weiner (Hg.). Facing Drag. Gender Bending and Racialized Masking in 
Performing Arts and Popular Culture. Wien/Bielefeld: mdwPress: 153—167.

Wenger, Iwo Arnold. 1911. Gasteiner Perchtentanz. Gastein. 
Wicomb, Zoë. 1998. »Shame and Identity. The Case of the Coloured in South 

Africa«. In Attridge, Derek und Rosemary Jolly (Hg.). Writing South Africa. 
Literature, Apartheid, and Democracy, 1970–1995. Cambridge: Cambridge 
University Press: 91—107.

Wicomb, Zoë. 2000. You Can’t Get Lost in Cape Town. New York: The Feminist 
Press. 

Wiedemann, Charlotte. 2022. Den Schmerz der Anderen begreifen. Holocaust 
und Weltgedächtnis. Berlin: Propyläen.

Wielowiejski, Patrick. 2020. »Identitarian Gays and Threatening Queers, Or: 
How the Far Right Constructs New Chains of Equivalence«. In Dietze, 
Gabriele und Julia Roth (Hg.). Right-Wing Populism and Gender. European 
Perspectives and Beyond. Bielefeld: transcript: 135—146.

Wierer, Horst. 2002. »Die Gasteiner Perchtengeschichte«. In Kammerhofer-
Aggermann, Ulrike und Lucia Luidold (Hg.). Im Winter und zur 
Weihnachtszeit. Bräuche im Salzburger Land 01. Zeitgeist | Lebenskonzepte 
| Rituale | Trends | Alternativen. 1. Ausgabe Salzburg (Salzburger Beiträge 
zur Volkskunde 13), elektr. Neuausgabe 2014, https://brauch.at/folge01/
ch05s07.html: 1—7.

Wierer, Horst, Ulrike Kammerhofer-Aggermann und Werner Reinbacher. 2001. 
Die Gasteiner Perchten. St. Johann: Hochwarter.

Wierer, Horst und Ulrike Kammerhofer-Aggermann. 2002. Die Gasteiner 
Passen. St. Johann: Franz Hochwarter.

Wilderson III, Frank B. 2015. Incognegro. A Memoir of Exile and Apartheid. 
Durham: Duke University Press.

Wilderson III, Frank B. 2020. Afropessimism. New York: Liveright Publishing 
Corporation.

Willemse, Hein. 2018. »The Hidden Histories of Afrikaans«. In MISTRA (Hg.). 
Whiteness Afrikaans Afrikaners. Addressing Post-Apartheid Legacies, 
Privileges and Burdens. Johannesburg: Mapungubwe Institute for Strategic 
Reflection (MISTRA): 115—129.

https://brauch.at/folge01/ch05s07.html
https://brauch.at/folge01/ch05s07.html


295Literatur

Winter, Sebastian. 2013. »Sippengemeinschaft statt Männerbund. Über die 
historische Genese der Männlichkeitsentwürfe in der SS und die ihnen 
unterliegende Psychodynamik«. In Dietrich, Anette und Ljiljana Heise 
(Hg.). Männlichkeitskonstruktionen im Nationalsozialismus. Formen, 
Funktionen und Wirkungsmacht von Geschlechterkonstruktionen im 
Nationalsozialismus und ihre Reflexion in der pädagogischen Praxis. 
Frankfurt a. M./New York/Wien: Peter Lang: 65—81.

Wipplinger, Jonathan O. 2012. »Performing Race in Ernst Krenek’s Jonny spielt 
auf«. In Andre, Naomi, Karen M. Bryan und Eric Saylor (Hg.). Blackness in 
Opera. Urbana/Chicago/Springfield: University of Illinois Press: 236—259.

Wipplinger, Jonathan O. 2017. The Jazz Republic. Music, Race and American 
Culture in Weimar Germany. Ann Arbor: University of Michigan Press.

Witz, Leslie. 2003. Apartheid’s Festival. Contesting South Africa’s National Pasts. 
Bloomington/Indianapolis: Indiana University Press.

Witz, Leslie. 2006. »Eventless History at the End of Apartheid. The Making of 
the 1988 Dias Festival«. Kronos 32.1: 161—192.

Witz, Leslie. 2009. »History Below the Water Line. The Making of Apartheid’s 
Last Festival«. In Agnew, Vanessa, Jonathan Lamb und Daniel Spoth 
(Hg.). Settler and Creole Reenactment. Basingstoke/New York: Palgrave 
Macmillan: 138—155.

Wolf, Herta. 2002. »Das, was ich sehe, ist gewesen. Zu Roland Barthes’ Die 
helle Kammer«. In dies. und Susanne Holschbach (Hg.). 2002. Paradigma 
Fotografie. Fotokritik am Ende des fotografischen Zeitalters. Bd. I. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp: 89—107. 

Wolf, Herta (Hg.). 2002. Paradigma Fotografie. Fotokritik am Ende des 
fotografischen Zeitalters. Bd. I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Wolf, Herta (Hg.). 2003. Diskurse über die Fotografie. Fotokritik am Ende des 
fotografischen Zeitalters. Bd. II. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Wolford, Wendy. 2021. »The Plantationocene. A Lusotropical Contribution to 
the Theory«. Annals of the American Association of Geographers 111.6: 1622—
1639. DOI: https://doi.org/10.1080/24694452.2020.1850231.

Wolfram, Richard. 1936—38. Schwerttanz und Männerbund. 1.—3. Lieferung. 
Kassel: Bärenreiter.

Wolfram, Richard. 1951. Die Volkstänze in Österreich und verwandte Tänze in 
Europa. Salzburg: Müller.

Wolfram, Richard. 1968. »Percht und Perchtengestalten«. In Burgstaller, Ernst, 
Ingrid Kretschmer, Adolf Helbok, Richard Wolfram und Österreichische 
Akademie der Wissenschaften Kommission für den Volkskundeatlas in 
Österreich (Hg.). Österreichischer Volkskundeatlas. Kommentar 6/2. Wien/
Graz: Böhlau: 1—122.

https://doi.org/10.1080/24694452.2020.1850231


296 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Worden, Nigel, Elizabeth van Heyningen und Vivian Bickford-Smith. 1998. Cape 
Town. The Making of a City. An Illustrated Social History. Cape Town: David 
Philip.

Wynter, Sylvia. 1979. »Sambos and Minstrels«. Social Text 1: 149—156. 
	 DOI: https://doi.org/10.2307/466410. 
Wynter, Sylvia. 1995. »1492. A New World View«. In Hyatt, Vera L. und Rex 

Nettleford (Hg.). Race, Discourse, and the Origin of the Americas. A New 
World View. Washington, D.C.: Smithsonian Institution Press: 5—57.

Y
Young, Harvey. 2005. »The Black Body as Souvenir in American Lynching«. 

Theatre Journal 57.4: 639—657.
Young, Perry. 1939. Carnival and Mardi-Gras in New Orleans. New Orleans: 

Harmanson’s.
Young, Perry. 1969 (*1931). The Mistick Krewe. Chronicles of Comus and His Kin. 

New Orleans: Louisiana Heritage Press.

Z
Zaritt, Saul. 2021. »A Taytsh Manifesto. Yiddish, Translation, and the Making of 

Modern Jewish Culture«. Jewish Social Studies 26.3: 186—222. 
	 DOI: https://doi.org/10.2979/JEWISOCISTUD.26.3.07 
Zehetmayer, Sophie. Rhythmic Relations. Transitions of Musical and Social 

Rhythm. Laufendes mdw-Dissertationsprojekt. Universität für Musik und 
darstellende Kunst Wien.

Zeuske, Michael. 2013. Handbuch Geschichte der Sklaverei. Eine Globalgeschichte 
von den Anfängen bis zur Gegenwart. Berlin/Boston: de Gruyter 
Oldenbourg.

Ziegler, Hans Severus. 1970. Wer war Hitler? Beiträge zur Hitler-Forschung. 
Tübingen: Verlag der Deutschen Hochschullehrer-Zeitung/Grabert.

Ziegler, Hans Severus. 1988 (*1938). Entartete Musik. Eine Abrechnung. 
Wiederabdruck in Dümling, Albrecht und Peter Girth (Hg,). Entartete 
Musik. Dokumentation und Kommentar zur Düsseldorfer Ausstellung von 
1938. Düsseldorf: Kreitz, Werkstatt für Fotosatz: 127—143.

Zimburg, Heinrich von. 1947. Der Perchtenlauf in der Gastein. Wien: Wilhelm 
Braumüller.

Zimmerer, Jürgen und Joachim Zeller (Hg.). 2003. Völkermord in Deutsch-
Südwestafrika. Der Kolonialkrieg 1904—1908 in Namibia und seine Folgen. 
Berlin: Links.

zur Nieden, Susanne. 2005. Homosexualität und Staatsräson. Männlichkeit, 
Homophobie und Politik in Deutschland 1900—1945. Frankfurt am Main: 
Campus.

https://www.jstor.org/stable/466410?origin=crossref
https://doi.org/10.2979/JEWISOCISTUD.26.3.07


297Filme

Filme

All on a Mardi Gras Day. 2003. Royce Osborn. USA.
The Apprentice. 2004—2015. TV-Serie. Produktion: Mark Burnett, Donald Trump. 

USA.
Bert Williams: Lime Kiln Field Day. 1913. Edwin Middleton und T. Hayes Hunter. 

USA.
The Birth of a Nation. 1915. David Wark Griffith. USA.
By Invitation Only. 2006. Rebecca Snedeker. USA.
Carl Peters. 1941. Herbert Selpin. Deutschland.
Dragging at the Roots: The Life and Times of Kewpie of District Six. 1997. Jack 

Lewis. South Africa.
Gastein — Perchtenlaufen. 1940. Wissenschaftlicher Verfasser: Richard Wolfram; 

Produzent: Österreichisches Bundesinstitut für den Wissenschaftlichen 
Film. Bearbeitung durch Dr. Lisl Waltner, 1984. Österreichische 
Mediathek, Technisches Museum Wien: 11:39. https://www.mediathek.
at/katalogsuche/suche/detail/?pool=BWEB&uid=018AA5A1-1B9-01FCE-
00000484-0189A3E5&cHash=cc97945d539ffa82f91c86a988dd308f 
(gesehen am 12.9.2024). 

Germanin. 1943. Max W. Kimmich. Deutschland. 
The Jazz Singer. 1927. Alan Crosland. USA.
Jud Süß. 1940. Veit Harlan. Deutschland.
A Normal Daughter. The Life and Times of Kewpie of District Six. 2006. Jack 

Lewis. South Africa.
Nosferatu — Eine Symphonie des Grauens. 1922. Friedrich Wilhelm Murnau. 

Deutschland.
Ohm Krüger. 1941. Hans Steinhoff. Deutschland.
Quax in Afrika. 1953. Helmut Weiss. Deutschland. 
Sanders of the River. 1935. Zoltan Korda. Großbritannien. 
La Sirène des tropiques. 1927. Henri Etiévant, Mario Nalpas. Frankreich.
Treme. 2010—2013. Regie: David Simon und Eric Overmyer. USA.

https://www.mediathek.at/katalogsuche/suche/detail/?pool=BWEB&uid=018AA5A1-1B9-01FCE-00000484-0189A3E5&cHash=cc97945d539ffa82f91c86a988dd308f
https://www.mediathek.at/katalogsuche/suche/detail/?pool=BWEB&uid=018AA5A1-1B9-01FCE-00000484-0189A3E5&cHash=cc97945d539ffa82f91c86a988dd308f
https://www.mediathek.at/katalogsuche/suche/detail/?pool=BWEB&uid=018AA5A1-1B9-01FCE-00000484-0189A3E5&cHash=cc97945d539ffa82f91c86a988dd308f


298 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Abbildungen

1.	 Kewpie, District Six, bei Invery Place, Cape Town, späte 1960er-Jahre. 
Kewpie Collection, GALA Queer Archive, Johannesburg, South Africa 
(AM2886/127).

2.	 Mogamat Kafunta Benjamin, »Salted Earth« zeigend, District Six, Cape 
Town, 2019. Foto: Evelyn Annuß.

3.	 Kewpie und Sodia Osman (l.), Marie Antoinette Ball, Ambassador Club, Sir 
Lowry Road, Cape Town, 1967. Kewpie Collection, GALA Queer Archive, 
Johannesburg, South Africa (AM2886/81.3).

4.	 Kewpie, Brigitte und die Seapoint girls, District Six, bei Invery Place, 
Cape Town, späte 1960er-Jahre. Kewpie Collection, GALA Queer Archive, 
Johannesburg, South Africa (AM2886/116.4). 

5.	 District Six vor den Zwangsräumungen, undatierter Zeitungsausschnitt. 
National Library of South Africa, Cape Town (PHA 3709 Coons).

6.	 Heinrich Egersdörfer: Street Scene — Emancipation Day. South African 
Illustrated News 1885: 580. National Library of South Africa, Cape Town.

7.	 Karneval, Athlone Stadium, Cape Flats, 2019. Foto: Evelyn Annuß.
8.	 Atjas, Carnival, Hartleyvale Stadium, Observatory, Cape Town, undatiert. 

Kenny Misroll Private Collection (Cape Town).
9.	 T. D. Rice als Jim Crow, 1830er-Jahre. Library of Congress, Washington, D.C. 

(2004669584).
10.	 Zip Coon, Sheet Music, 1830er-Jahre. Library of Congress, Washington, D.C. 

(00650780).
11.	 Mr. Raw & Mr. Raw, Carnival, Athlone Stadium, Cape Flats, 2019. Foto: 

Evelyn Annuß.
12.	 Carnival, Cape Town, Wale Street, Ecke St. George, frühe 1960er-Jahre, 

vermutlich Honolulu Dainty Darkies. National Library of South Africa, Cape 
Town (PHA 3155 CT Coons 005).

13.	 Mogamat Kafunta Benjamin (r.) und unbekannte Person, Carnival, Nähe 
Green Point Track, Cape Town, undatiert, um 1990. Melvyn Matthews 
Private Collection (Cape Town).

14.	 Eva Braun, vermutlich im Atelier Heinrich Hoffmann, ca. 1928/29. 
Abfotografie aus Brauns Privatalbum. Nachlass Heinrich Hoffmann, 
Bayerische Staatsbibliothek, München (hoff-333).

15.	 Werbeplakat, The Jazz Singer, 1927. William Auerbach-Levy, Bridgeman 
Images.

16.	 Virginia Serenaders, Sheet Music Cover, 1844. Harvard Theatre Collection 
on Blackface Minstrelsy, 1833—1906 (Houghton Library). 

17.	 Billy Van, Wm. H. West’s Big Minstrel Jubilee. Werbeplakat, 1900. Library of 
Congress, Washington, D.C. (2014637077).



299Abbildungen

18.	 Lilian Gish als Elsie Stoneman in D. W. Griffiths Birth of a Nation, 1915 
(Screenshot). 

19.	 Josephine Baker, Portrait, Paris, 1927. Foto: Lucien Waléry.
20.	 Paul Colin, La revue nègre au Music-hall des Champs Elysees, 1925. Josephine 

Baker-Lithografie. Stefano Bianchetti/Bridgeman Images. © Bildrecht, 
Wien 2025.

21.	 Paul Colin, Le Tumulte noir, 1927. Josephine Baker-Lithografie. National 
Portrait Gallery, Smithsonian Institution (NPG.91.199.20A).

22.	 Ernst Krenek. Jonny spielt auf (Partitur, Titel), 1927. Universal-Edition.
23.	 Hans Severus Ziegler: Entartete Musik. Eine Abrechnung (Titel), 1939. 

Deutsches Historisches Museum, Berlin. bpk-Bildagentur.
24.	 Hanna Reitsch, durch die Deutschlandhalle fliegend. Ki sua heli, Berlin, 

1938. Nachlass Traugott Müller, Theaterhistorische Sammlungen des 
Instituts für Theaterwissenschaft der FU Berlin.

25.	 Afrika-Darstellende, Probenfoto, Ki sua heli, Deutschlandhalle Berlin, 1938. 
Nachlass Traugott Müller, Theaterhistorische Sammlungen des Instituts 
für Theaterwissenschaft der FU Berlin.

26.	 Revue Girls, Probenfoto, Ki sua heli, Deutschlandhalle Berlin, 1938. 
Nachlass Traugott Müller, Theaterhistorische Sammlungen des Instituts 
für Theaterwissenschaft der FU Berlin.

27.	 Pausenfoto, Ki sua heli, Deutschlandhalle Berlin, 1938. Nachlass 
Traugott Müller, Theaterhistorische Sammlungen des Instituts für 
Theaterwissenschaft der FU Berlin.

28.	 Der Weg ins Reich, Thingstätte Heiligenberg, Reichsfestspiele Heidelberg, 
1935. Theaterhistorische Sammlungen des Instituts für Theaterwissenschaft 
der FU Berlin. 

29.	 Der Schwankende, Kostümskizze: Traugott Müller, 1938 (Ausschnitt). 
Nachlass Traugott Müller, Theaterhistorische Sammlungen des Instituts 
für Theaterwissenschaft der FU Berlin.

30.	 Perchtenzug, Gasteiner Tal, 1940. Nachlass Richard Wolfram, Salzburger 
Landesinstitut für Volkskunde (NSLA, rw_48-2). 

31.	 Pinzgauer Tresterer, undatiert. Österreichisches Volkskundemuseum, 
Wien (CC PDM 1.0).

32.	 Krampuslauf, Gastein 2022, Foto: Evelyn Annuß.
33.	 Lynching Memorial, National Memorial for Peace and Justice, Montgomery, 

2018. Foto: Alan Karchmer.
34.	 Supermarkt, San Diego, Kalifornien, Social Media Post, 2020 (Screenshot). 
35.	 Supermarkt, Hillenburg, Südthüringen, Social Media Post, 2020 

(Screenshot).
36.	 Ku Klux Klan-Maske von Joseph Boyce Stewart, 1870er, Lincoln County, 

Tennessee. Chicago History Museum (ICHI-062420). 



300 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

37.	 Mistick Krewe of Comus, Mardi Gras Parade, New Orleans, 1867. Frank 
Lesley‘s Illustrated Newspaper, April 6, 1867: 41. Library of Congress, 
Washington, D.C. (99614058). 

38.	 »Meeting of the Courts«, Comus, Rex, Mardi Gras 1941, New Orleans. 
Foto: John N. Teunisson. The Historical New Orleans Collection (THNOC 
1985.233.1).

39.	 Gorilla or The Missing Link, Wasserzeichnung für die Mistick Krewe of 
Comus Parade 1873, New Orleans, Charles Briton. Tulane University, 
Carnival Collection. 

40.	 Demoiselle Fly, Wasserzeichnung für die Mistick Krewe of Comus Parade 
1873, New Orleans, Charles Briton. Tulane University, Carnival Collection. 

41.	 Tramps Band Local 23, Mardi Gras, New Orleans, 1907. The Historical New 
Orleans Collection (THNOC 1981.261.58, 12.2.1907). 

42.	 T. D. Rice als Jim Crow, mit Publikum auf der Bühne des American Theatre, 
Bowery, New York, 1833. Harvard Theatre Collection on Blackface 
Minstrelsy, 1833—1906 (Houghton Library).

43.	 Bert Williams, undatiert. Harvard Theatre Collection on Blackface 
Minstrelsy, 1833—1906 (Houghton Library). 

44.	 Zulu King Baley Robertson, Mardi Gras, New Orleans, 1925. The William 
Russel Collection, The Historical New Orleans Collection (THNOC 92-48-
L.77; MSS 520.3223).

45.	 Lee Circle, Mardi Gras, New Orleans, 2024. Foto: Evelyn Annuß.
46.	 Zulu Parade, Mardi Gras, New Orleans, 2020. Foto: Evelyn Annuß.
47.	 L. J. Goldstein und Mia Sarenna, Mardi Gras, New Orleans, 2020. L. J. 

Goldstein Private Collection (New Orleans).
48.	 Krewe du Jieux, Mardi Gras 2006, nach Hurricane Katrina. L. J. Goldstein 

Private Collection (New Orleans).
49.	 Times Democrat, 25. Februar 1903: 7. New Orleans Public Library.
50.	 Band of Mardi Gras Indians, Times Democrat vom 25. Februar 1903, Seite 7 

(Ausschnitt). New Orleans Public Library.
51.	 Allison Tootie Montana, Big Chief der Yellow Pocahontas, 1991. The Michael 

P. Smith Collection. The Historical New Orleans Collection (THNOC 
2007.0103.2.122). Foto: Michael P. Smith.

52.	 Second Big Chief Jeremy Stevenson, Monogram Hunters, meeting Big Chief 
Corey Rayford, Black Feathers. Mardi Gras Practice, First and Last Stop Bar, 
Tremé, New Orleans, 2019. Foto: Ryan Hodgson Rigsbee. 

53.	 Spy Boys, Meeting of the Tribes, Mardi Gras, Tremé, I-10 Bridge. New 
Orleans, 2020. Foto: Evelyn Annuß.

54.	 Black Indians de la Nouvelle-Orléans, Musée du Quai Branly — Jacques 
Chirac, Paris, 2022.



301Abbildungen

55.	 Le Pavillon Hotel, Poydras Street, New Orleans, Postkarte. © Le Pavillon 
Hotel.

56.	 Ausstellung Black Indians de la Nouvelle-Orléans, Musée du Quai Branly — 
Jacques Chirac, Paris, 2022. Foto: Evelyn Annuß.

57.	 Baby Dolls, New Orleans, 1944. The Historical New Orleans Collection 
(THNOC MSS 536.33.3.1). Foto: Bradley Smith.

58.	 Marika Antifascista, La Legua, Chile, 2021. Foto: Elianira Riveros Piro. 
59.	 Baby Dolls, ›under the bridge‹, Tremé, New Orleans, 2024. Foto: Aurélie 

Godet.





303Register

Register

A
Abolition, 19, 59, 93—95, 158, 169, 171, 

178, 183, 199, 211f, 229, 241
Adamczak, Bini, 31
Adams, Thomas, 173, 175, 202, 217, 236 
Adhikari, Mohamed, 38, 51f, 56
Adorno, Theodor W., 87, 155
Affekt, 21f, 48, 72, 77, 90, 97f, 115, 155, 

200, 211, 230, 241
Affektbild, 97
African National Congress (ANC), 82
Afrikaans, 77, 79
Afropessimismus, 200
Afrozentrismus, 188, 192, 196, 216f, 223
Ahnen, 134, 140—144, 151, 165
Ähnlichkeit, 23, 30, 71—73, 90, 103, 

109, 142, 170, 202
Aitken, Robbie, 123f
Akkumulation, 53f, 163, 172, 223
Alexander, Michelle, 179, 198f
Alfonso I., 223
Allegorie, 28, 48, 77, 80, 100, 103, 128, 

171f, 186, 229, 240
Allen, Journey, 195
Allianzen, 27, 31, 43, 71, 116f, 152, 175, 

198, 202, 216
Alpen, 16, 22, 135—151, 165f, 174
Alt Facts, 155—157, 160—165
Alterität, 23, 71, 98, 123
Amalgamation, 51, 58, 101
American Theatre, Bowery (New 

York), 183f
Amerindian, 63, 205, 215f, 209, 224
Amin, Samir, 23, 72
Amt Rosenberg, 106, 144
Aneignung, 30, 40, 69, 70, 72f, 88, 

90f, 113—115, 134, 143, 208f, 211, 218, 
223—225, 235f

Anerkennung, 218, 221, 224, 226 
Angeli, Jake, 155
Anglo Zulu War, 187, 193
Anschluss (Österreich), 137, 142, 143
Anthropomorph, s. auch Faceism, 73, 99f
Antijudaismus, 52, 89, 90, 113, 146 
Antike, 72, 112, 127, 141
Antisemitismus, 22—27, 30, 87—92, 

98, 108, 116f, 121, 126, 130, 133, 142, 
151f, 158, 202, 204, 226

Antisodomiegesetzgebung, 37, 43, 106
Anzaldúa, Gloria, 49
Apartheid (Rechtskategorie), 28, 212, 

227, 231, 235. 240
Apartheidregime, 22f, 29, 30, 35—83, 

86, 93, 168f, 172, 192, 195, 199, 202 
Apartheid Museum (Johannesburg), 162
The Apprentice, 156
Appropriation, s. Aneignung
Äquivalenzkette, 30, 87, 129 
Arbeit, 46, 53—55, 67, 115, 144, 215, 

221—223, 229, 231f, 235, 240
Archiv, 24, 28, 42, 75, 88, 142, 177, 227 
Arendt, Hannah, 124
Arlecchino, s. auch Bajazzl, Hanswurst, 

Harlekin, Hellequin, 65, 71, 189, 207
Armstrong, Louis, 188, 215
Aschermittwoch, 93, 103, 173, 184f, 

205, 215
Asiatisch, 51—58, 69f, 77
Assemblage, 36, 237
Asyl, 152
Äthiopier, s. auch Blackface, 101, 140f
Athlone Stadium (Cape Town), 61, 66, 70
Atjas, 58, 62f, 72, 211, 238
Atlantisch, 29, 32, 53—57, 65—69, 77, 

100, 107, 111, 116f, 127, 149, 170, 177, 
182, 188f, 192f, 195, 200—202, 208, 
211, 225, 240

Aufmerksamkeitsökonomie, 21, 156, 
158, 160, 167, 198

Aufstand, 55f, 59, 60f, 63, 65f, 69, 78, 
135, 143, 145f, 156, 158, 162, 181, 184, 
187, 195f, 198, 209—211, 217f, 221, 
225, 227, 229, 236, 240

Auftrittsform, 19—31, 34—37, 40, 44f, 
48, 50, 52, 58, 61f, 66f, 73—79, 80, 
82, 87, 90, 93, 99, 101, 103, 127, 132, 
135, 141, 144, 146—151, 156, 158—163, 
165—169, 173—183, 186, 191—196, 
201f, 207, 211f, 215, 221—240

Ausnahmezustand, 58, 73, 75, 81, 145f, 
157, 165, 233 

Ausstellung, 43, 46, 106, 117—119, 126, 
218—221, 226, 229

Authentizität, 46, 52, 96, 103, 122, 170, 
174, 193, 195f, 202, 217, 219 

Autobiografisch, 27f, 85, 125, 188 



304 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Autoritarismus, 21, 72, 82f, 155f, 159, 237 
Autos sacramentales, 223, 236
Avantgarde, 127
Axster, Felix, 28
Azoulay, Ariella, 28

B
Baby Dolls, 159, 170, 226—241
Bachtin, Michail, 75, 115, 157
Back Streets, 31, 159, 185f, 190, 197—

201, 207, 211, 215, 223, 227, 229, 231—235 
Backlash, 21, 82, 157, 168, 185
Backstage, 85, 89, 92—94, 98, 125
Backstreet Cultural Museum (New 

Orleans), 195, 218, 229
Bad Gastein, s. Gastein
Bajazzl, s. auch Arlecchino, Hanswurst, 

Harlekin, Hellequin, 238
Baker, Josephine, 71, 99—111, 129, 152, 

187, 189
Bal, Mieke, 201
Bala, Sruti, 20
Balibar, Etienne, 38
Balke, Friedrich, 21, 30, 46, 71f, 137, 142, 155
Ballett, 44, 48, 122
Ballkultur, 44, 158, 171, 175—179, 199, 

227, 232
Balme, Christopher, 63, 103, 202
Balzer, Jens, 114, 209
Bar, 216, 233
Barbarentum, 109—112, 116f, 151, 210
Barnes, Bruce Sunpie, 229
Barock, 149, 173
Baroni, Monica, 19
Barthes, Roland, 41, 207
Bassetti Pass (Gastein), 150
Bäumler, Alfred, 144
Bayerische Staatsbibliothek 

(München), 84, 88
Bell, Charles Davidson, 78
Benjamin, Mogamat Kafunta, 39, 81
Benjamin, Walter, 29f, 53, 71, 73, 100, 

109—117, 127f, 145, 152, 210, 238
Berlin, 23, 103, 117—125, 132f, 143, 148, 

158, 162, 218
Berühren, 28f, 48, 77, 159, 228, 238, 240 
Bewegung, 19, 25, 28—40, 44, 48, 50, 

57, 66, 76, 98, 101—107, 113, 115f, 
126f, 137f, 142, 159, 171, 179, 184, 186, 
196, 215, 228—241

Beziehungsweisen, 31f, 37f, 46, 51, 55, 
57, 126, 205, 218, 225, 230, 240 

Bhabha, Homi K., 49
Big Chief, 213—216, 222f, 227, 229, 233 
Bildbeschriftung, 46, 60, 80, 85—92, 

98f, 207, 233
Biopolitik, s. auch 

Gouvernementalität, 20, 23, 27, 38, 117
The Birth of a Nation, 96f, 121, 160, 187 
Black Atlantic, 54f, 68, 116f, 149, 170, 200
Black Brotherhoods, 223f, 236
Black Dandy, 65, 187
Black Indians, 205, 211—221, 225f, 239
Black Indians de la Nouvelle-Orléans 

(Ausstellung), 219, 226
The Black Indians of New Orleans, 216
Black Lives Matter, 196, 221
Black Panther, 195
Black, Cinnamon Brazil, 233
Blackface, 21f, 30, 63—83, 85—98, 

101—108, 111—117, 124—126, 139, 140f, 
145, 151, 155—159, 166—168, 173, 177, 
181—202, 207, 209, 215, 235f

Blut und Boden, 103, 126, 134f, 142, 152
Bo-Kaap (Cape Town), 58, 74, 79
Bordell, 229
Bosambo, 121
Boston Tea Party, 209
Boudry, Pauline, 29
Bourbon Street (New Orleans), 202
Bourget, Steve, 217, 225
Bowersox, Jeff, 105
Boykott, 80, 117, 192
Braidotti, Rosi, 24f, 27, 112
Brauchtum, 79, 80f, 127, 137f, 141—144, 

192, 196
Braun, 90, 103, 129
Braun, Eva, 84, 87—93, 98f, 101—103, 

108, 111, 126, 151, 165 
Brecht, Bertolt, 88, 107, 110
Breunlin, Rachel, 205, 211, 217
Briton, Charles, 176—178
Brody, Louis, 121
Brunotte, Ulrike, 144
Bruns, Claudia, 27, 144, 152
Buchenwald, 144
Buffalo Bill Show, 215f
Buffalo Soldiers, 215f
Bugis, 58, 77
Bühne, 21f, 35, 48, 65, 68, 71, 93—95, 

123—125, 132, 183f, 187, 227f, 231, 238 



305Register

Bukkakis, Olympia, 48
Bürgerkrieg, s. Civil War, 23, 65, 67, 

95, 158, 160, 162, 167—171, 175, 177, 
196, 198, 205, 210, 215

Butler, Judith, 20, 43, 49, 83, 99, 117, 230
By Invitation Only, 171, 178, 199

C
Cake Walk, 89, 103, 149
Campt, Tina, 123
Canal Street (New Orleans), 198
Canetti, Elias, 31, 162
Cape Standard, 73f
Cape Times, 66, 74f
Cape Town, 22, 28, 30, 34, 37—63, 

66—83, 85, 89, 111, 170, 189, 193, 195, 
199, 201f, 211, 215, 235, 238 

Capitol, 155, 158, 180
Carl Peters, 121
Casale, Rita, 27
Chakrabarty, Dipesh, 49
Charivari, 109, 140, 145, 163, 166—168, 

171, 238
Charleston, 103, 121
Cheng, Anne Anlin, 71, 99—101 
Chetty, Dhianaraj, 42, 78
Chor, 25, 66, 77, 105, 126—134, 183—

185, 227—241 
Christentum, 43, 58, 109, 146, 223
Christy’s Minstrels, 63f
Chude-Sokei, Louis, 21, 65, 69, 85, 

101, 187f, 191, 236 
Civil Rights Movement, 192, 236
Civil War (USA), 23, 65, 67, 94, 158, 

160, 162, 167—171, 175, 177, 196, 198, 
205, 210, 215

Clown, 21, 60, 65, 94, 101, 105, 185, 191, 
207, 236

Cockrell, Dale, 65, 101, 167f, 171, 186, 
191, 200 

Code Noir, 177 
Cole, Catherine, 63
Colin, Paul, 99, 104, 107
Color Line, 45, 69, 91, 169f, 177, 187, 212, 225
Coloured, 51—53, 56—58, 73—75, 79f, 

82, 202
Coloured Student, 73f
Commedia, 65, 67, 71, 93, 149
Commons, 188, 211f, 230
Comus (Figur), 169—181, 205, 217, 220
Comus, s. Mistick Krewe of Comus

conditio nigra, 182, 231
Congo Square (New Orleans), 215, 223
Connell, Raewyn, 144
Cook, C. C., 184
Coons (Cape Town), 50, 63, 67, 69, 

72—75, 81 
Copyright, 218, 243
Corona, s. Pandemie
Corrigall, Malcolm, 40, 42f, 45f, 57
COVID-19, s. Pandemie
Creole, 52, 69, 159, 213
Critical Race Theory, 56
Critical Whiteness, 91f
Cross Dressing, s. auch Gender 

Bending, 21, 40, 89—91, 98, 135, 141, 
149, 168, 173, 189, 236

Crowd Control, 61, 169, 181, 192, 206

D
D6 Raw (Cape Town, Carnival), 70
Daily Picayune, 176, 184f, 212 
Dampfschifffahrt, 169
Därmann, Iris, 163, 213
Darstellungsdispositiv, 73, 80, 93, 196
Darstellungspolitik, 20f, 97, 126, 172
Darwin, Charles, 177f
Davids, Nadia, 51, 55, 62
Davidstern, 108
Davis, Tracy, 63f
de Man, Paul, 27f, 85 
Debütantin, 197, 190, 232
Defacing, s. Entstellung
Dekolonisierung, 26, 30, 40, 43, 52, 

70, 218—221, 224
Dekonstruktion, 24, 35, 40, 48, 50, 74, 

98, 115, 191f, 194f, 204
Dekreolisierung, 24, 82, 99—108, 127, 

142, 151, 172
Deleuze, Gilles, 25, 31, 36, 42, 71f, 83, 

97, 112, 115f, 151, 180f
Deloria, Philip J., 63, 209, 216
Demoiselle Fly, 177f
Denkmal, 154, 162, 197—200
Deportation, 55, 77, 123f, 144
Der gespaltene Mensch, 130
Der Weg ins Reich, 127—135
Deterritorialisierung, 25, 112—117, 233, 239f 
Deuber-Mankowsky, Astrid, 36
Deutsche Afrika-Schau, 103, 123f, 130
Deutsche Passion 1933, 128



306 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Deutschland, 44, 55, 60, 89, 121—126, 
134, 142, 156

Deutschlandhalle (Berlin), 117—125
Deutsch-Südwest (heutiges Namibia), 24 
Dewulf, Jeroen, 211, 213, 223f, 236
Diablitas, 239
Dias, Bartolomeu, 80
Diaspora, 37f, 50, 68, 113f, 170, 227, 237, 239
Diebstahl, s. Aneignung, 92, 95
Diefenbach, Katja, 53f
Dietze, Gabriele, 87
Dillon, Elizabeth Maddock, 29, 53, 65, 

69, 208, 211, 231, 239
Dinshaw, Carolyn, 28f, 159
Dirndl, 135f, 141
Dirtiness, 19—23, 30, 35—40, 52, 54, 

59, 63, 72, 74, 87, 90, 92, 98, 112, 
126—128, 151f, 158, 165, 205, 225—
227, 230f, 233, 235, 238, 240 

Dirty Hands, Dirty Face, 92
Disney, Walt, 110f
District Six (Cape Town), 37—52, 57f, 

65, 71, 74, 79, 93, 239, 241
District Six Museum, 42f, 46f, 81
Dokumentarisches, 42, 46, 136—138, 142f
Dorlin, Elsa, 158
Douglass, Frederick, 101
Downtown (New Orleans), 205, 221f
Drag Queen, 22, 35f, 43f, 62f, 73—78
Dragging, 19—25, 28—41, 48f, 59, 72, 

76, 80—82, 88, 99, 112f, 127, 151f, 
157f, 204f, 226

Dragging at the Roots: The Life and 
Times of Kewpie of District Six, 42

du Plessis, I. D., 79
Duke, David, 196—198
Düsseldorf, 106f

E
Eco, Umberto, 173
Edelman, Less, 29
Egersdörfer, Heinrich, 59—61
Ehrentraut, Sam, 29
Eidelpes, Rosa, 71
Eisler, Hanns, 107
Emancipation, 59f, 65f, 195 
Empowerment, 74, 235
England, 56, 60
Ensor, James, 109
Entartete Kunst (Ausstellung), 106

Entartete Musik (Ausstellung), 106—
108, 119, 126

Entstellung, 21, 30, 60, 71, 73f, 76, 91, 
96f, 119, 185

Environmentalität, s. auch 
Umgebung, 24f, 29f, 36, 38, 41f, 70, 
77, 110, 115, 122, 128, 132, 135, 184, 
223, 227f, 230, 233

Episteme, 41, 49, 73, 99, 221, 230
Erasmus, Zimitri, 25, 40, 52, 57f, 82
Erlmann, Veit, 64, 67
Erste Große Deutsche 

Kunstausstellung, 106
Erster Weltkrieg, 89, 100f, 105, 109f, 

111, 113, 116, 118f, 128, 131
Esu, 191f
Ethnologische Sammlung, 142, 219
Euringer, Richard, 127—132, 141, 167
Eurozentrismus, 100, 191, 221
Evah Darkey Is a King, 187
Exotisierung, 24, 30, 87, 99, 103—105, 

117—121, 123—126, 151, 210
Exzeptionalismus, 27, 87, 200, 202, 236
Exzess, 20f, 30, 71f, 100, 103, 173

F
Fabulation, 30, 49, 142, 151, 160, 163f, 227
Faceism, 73, 95, 99f
Fairy Land, 51, 57, 241
Farrier, Stephen, 29
Farris, Sara, 21
Fasching, s. auch Karneval, 88, 146, 

149, 192, 206
Faschingsdienstag, 175
Faschismus, 21f, 27, 30, 82, 88, 109, 

119, 143, 145, 151, 181, 237
Fastnachtspiele, 105
Faust, 132, 134
Federici, Silvia, 54, 150, 231
Federschmuck, s. auch Suits, 63, 122, 

220, 224
Fellkostüm, 136, 145f
Feministisch, 27, 44, 226, 228, 236f
Ferguson, Roderick A., 29
Fernsehen, 156, 175, 181
Festspiel, 132—134
Film, 68, 85—98, 100, 110f, 114, 118—

121, 136f, 142f, 146—148, 155, 178, 187, 
210, 216

First and Last Stop Bar (New Orleans), 216
First Nations, s. Amerindians



307Register

Fischer-Lichte, Erika, 20
flambeaux carriers, 177, 188
Flaschenpost, 35
Flucht, 25, 116, 136, 147
Fluchtlinie, 25, 29, 31, 36, 38, 58, 76, 

87, 111, 115, 151, 188, 201f, 208, 223f, 237
Foellmer, Susanne, 28
Folklore, 63, 79—81, 142, 192, 195, 202
Forced Removals, s. auch 

Zwangsvertreibung, 22, 37f, 43, 48, 
74, 199

Förstermann, Ernst, 19
Fotografie, 22, 28, 41—46, 74, 88, 99, 

124, 156, 163, 175, 181, 186, 207f, 220, 227
Foucault, Michel, 23, 27, 45, 230
Francis, Sylvester, 195, 218, 229
Französisch, 89, 130, 170, 220
Frantz, Elaine, 160f, 163, 167f, 180
Fraser, Nancy, 27
Fraternal, s. auch Black Brotherhoods 

u. Männerbund, 22, 158, 165f, 169, 
171, 179f, 189f, 224

Freeman, Elizabeth, 29, 50, 97, 240
Freiheit, 38, 44, 118, 155, 158, 224, 240
Freilufttheater, 127
French Quarter (New Orleans), 196, 198
Frey, Isabel, 26, 113
Führer, 88f, 119, 130, 134f
Fi Yi Yi (Black Indian Tribe, New 

Orleans), 233

G
Gago, Verónica, 28, 237
GALA Queer Archive 

(Johannesburg), 34, 42, 44, 47
Gangs, 51, 131, 229
Garber, Marjorie, 65, 99, 188
Gastein, 28, 136—150, 238
Gastein — Perchtenlauf, 135—138
Gates, Henry Louis Jr., 99, 107, 191
Gayle, s. auch Sprache, 77
Gebrauchswert, 235
Gegengeschichtsschreibung, 230
Geheimbund, 139f, 145, 162, 165
Gender Bending, 19, 21, 35, 40, 45, 

73—75, 87, 89—91, 98f, 135, 141, 144, 
149, 166, 168, 173, 189f, 235f

Genealogie, 19, 25, 30, 59, 78f, 112, 
115f, 127, 138, 151, 159, 165, 167, 202, 
211, 218, 221, 223, 232, 238f

Genozid, s. Soziozid

Genre, 63—65, 68, 93f, 129, 132, 163, 
167, 172, 187, 189, 194, 196, 224 

gens de couleur libre, 170
Gentlemen Club (New Orleans), 174, 188
Gentrification, 23, 38, 190, 197, 199f, 

213, 215, 221, 233, 235
Gerichtsspiel, 127f, 146, 156 
Germanen, 138f, 141, 144
Germania, 139f, 156
Germanin, 121
Gerstner, Frederike, 105
Gert, Valeska, 107
Geschiere, Peter, 52, 139
Gesellinnen, 141, 148
Gill, James, 169—171, 174f, 178, 186, 196, 

198, 212, 216 
Gilmore, Ruth Wilson, 19, 199, 212, 241
Gilroy, Paul, 23, 54f, 68, 200 
Gish, Lilian, 97
Glamour, 43, 63, 70f, 76, 112, 174, 176
Glissant, Edouard, 23, 25, 29, 49, 52, 

82f, 109, 115—117, 126, 159, 228
Glitzer, 70, 195, 215
Globalgeschichte, 20, 31, 53, 58, 225
Globalisierung, 21, 23, 27, 49, 53f, 56f, 

60, 63, 66, 68f, 72, 87, 99, 103f, 110, 
118, 128, 135f, 151, 156f, 202, 213, 220, 
223, 225f, 233, 237

Glöckler, 146, 166f
Glück, 159, 228, 230, 232
Godet, Aurélie, 21, 161, 169, 211, 215, 

218, 220, 235, 241
Goebbels, Joseph, 106, 128
Goldblatt, David, 42
Goldstein, L. J., 15f, 202—204 
Golf von Mexiko, 169, 201
Gorilla, 62, 177f, 179
Göring, Hermann, 106
Gouvernementalität, 23, 27, 169 
Govrin, Jule, 237
Gqola, Pumla Dineo, 41
Griffith, David Wark, 96f
Grimaldi, Joseph, 207
Großer Trek (Südafrika), 79
Groteske, 21, 63, 67f, 73, 76, 80, 88, 91, 

111, 128, 146, 148, 179, 181, 183, 185, 188f
Guattari, Félix, 24f, 31, 36, 42, 71f, 97, 

112, 115f, 151, 180f
Gubar, Susan, 21, 96
Gutiérrez Rodriguez, Encarnación, 23, 88
Guy Fawkes Day, 60



308 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Guys, s. Puppen, 61, 63, 66, 68

H
Haberfeldtreiben, 145f
Hacker, Hanna, 29
Hafen, 30f, 37, 51, 53—55, 57, 65, 67, 

72, 169f, 189, 193, 201f, 230
Hagenbeck, 121, 124
Halberstam, Jack, 20, 178
Hall, Stuart, 23, 44, 52 
Hamas, 26
Hanstein, Ulrike, 99
Hanswurst, s. auch Arlecchino, Bajazzl, 

Harlekin, Hellequin, 147, 238
Haraway, Donna, 25, 32, 116f
Harlan, Veit, 121
Harlekin, s. auch Arlecchino, Bajazzl, 

Hanswurst, Hellequin, 65, 67. 71, 81, 
93, 101, 132—135, 147, 151, 183, 207, 
211, 238

Harris, Victor, 217, 233
Hartman, Saidiya, 28, 32, 48, 188, 200, 

212, 225, 227, 229f
Haß, Ulrike, 25
Haus der Kulturen der Welt (Berlin), 218
Hautfarbe, 51, 56f, 68, 76, 92, 100, 131, 189
Hebräisch, s. auch Sprache, 114, 161
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, 126 
Hegemann, Carl, 134
Heidelberg, 131—133
Heidenreich, Nanna, 164
Heiligenberg, 132
Hein, Wilhelm, 148
Heischegang, 145, 239
Hellequin, s. auch Arlecchino, Bajazzl, 

Hanswurst, Harlekin, 238
Heller, Meredith, 19f, 41
Henrichsen, Dag, 24
Herrenvolk, 78, 125
Hessling, Hans, 119, 132
Hexen, 106, 136, 150
Heynicke, Kurt, 127f, 131—134 
High Society, 158f, 172, 179f, 188—190, 

206, 227f, 239 
Himmler, Heinrich, 143f
Hindemith, Paul, 107
Historiografie, 28f, 42, 88, 1158, 185, 

189, 227, 236
Historismus, 78, 87, 139, 221, 239
Hitler, Adolf, 88f, 104, 107, 123, 130, 134
Hoax, 164, 168

Hobsbawm, Eric J., 136
Hoffmann, Heinrich, 84, 88—93, 104
Höfisch, 147—149, 158f, 171f, 174f, 186, 

205, 215 
Höfler, Otto, 140
Holiday Magazine, 232f
Holland, s. Niederländisch
Hollywood, 43, 64, 94, 232
Holocaust, 155
Holocaust-Mahnmal (Berlin), 162
Homosexualitätsverbot, 43, 106
Homosozialität, 77f, 142, 144 
Honolulu Dainty Darkies (Cape Town, 

Carnival), 75
hooks, bell, 45
Horkheimer, Max, 87
House of Dance and Feathers (New 

Orleans), 205, 211, 218
Hurricane Katrina, 193, 203—205, 222, 234 
Hussels, Jupp, 119
Hybridität, 49, 51f, 101
Hydra, 32, 55, 57, 150, 177f, 207—209, 

227, 230, 240
Hygiene, 38, 155, 233
Hypervisibilisierung, 28, 125f, 179, 186, 

188, 231, 235

I
I-10 (New Orleans), 215, 217, 233
Identitär, 21, 30, 32, 40f, 49, 52, 74, 

82f, 87, 101, 103, 106, 112f, 116f, 159, 
181, 240

Identität, 23f, 27, 41, 48f, 51, 82, 115, 
117, 151f, 159, 174, 217 

Ideologiekritik, 200
Ikonoklasmus, 196, 198, 200, 205
Illouz, Eva, 235
Illusion, 36, 94, 96, 119
imagined elsewhere, 58, 64, 70, 80, 

115, 183f, 188
Indentur, 54, 59 
Indian Red, 213, 215
Indianismus, 63, 114, 147, 155, 298, 

209—211, 215, 221, 223, 225, 236
Indigenisieren, 30, 40, 52f, 60, 70, 72, 

126, 140, 144, 151, 167, 205, 210
Indigenität, 30, 52, 63, 100, 115, 122, 

139, 145, 182, 211, 221f
Indischer Ozean, 53—55
Industrialisierung, 53, 64, 100, 117, 170, 209
Industrieausstellung, 118



309Register

Infrastruktur, 21, 77, 137, 178, 193, 233
Inscriptio, 45, 80, 99
Internationale Automobilausstellung 

1938, 117
Islamophobie, 52
Israel, 26

J
Jackson Memorial (New Orleans), 196—198
Jackson, Zakkiyah Iman, 65, 100
Jahrmarkt, 94
James, C. L. R., 49
Januskopf, 60, 94, 172
Jazz Age, 104, 107, 128, 232
Jazz Funeral, 229, 235
The Jazz Singer, 68, 85f, 88, 91—93, 

96, 105, 116, 124 
Jedermann, 129f
Jephta, Amy, 79
Jerger, Alfred, 104, 108
Jiddisch, s. auch Sprache, 113—115
Jim Crow (Figur), 64f, 67, 93, 111, 182—

187, 199
Jim Crow-Ära, 23, 31, 66, 69, 98, 155—

159, 167—169, 178f, 185, 188f, 198f, 
205, 207, 211—213, 216, 227, 229f, 235

Johannesburg, 34, 42—44, 47, 162
Jolson, Al, 68, 85f, 89—93, 98, 101, 108, 

121, 165
Jonkonnu, 65, 239
Jonny spielt auf, 103—108, 117, 129
Jud Süß, 121
Judentum, 86, 89, 99, 106, 108, 117
Jüdisch, 88—92, 98, 107, 109, 124, 142, 

146, 175, 203
Jump Jim Crow, 63, 65f, 74, 93, 132, 

136, 184, 199, 238
Jump, s. auch Sprung, 76, 93, 101, 138, 

147, 149, 228, 235, 238

K
Kafka, Franz, 42, 109, 113—117, 152, 210, 212
Kalender, 59, 145, 165, 170, 181
Kammerhofer-Aggermann, 

Ulrike, 136f, 147, 149, 165
Kanak Attak, 91
Kap (Südafrika), 29, 31, 37, 51—58, 62, 

65—81, 117, 201, 202, 235 
Kapitalismus, 53, 55f, 169, 174, 209, 

231f, 233
Kappen, 136, 141, 148f, 161, 166

Karibik, 25, 31, 49, 201, 237
Karneval, 21f, 30f, 58—83, 115, 149—

151, 169—241
Karnevalesk,  22, 31, 85, 89, 98f, 105, 

109, 131, 136, 141, 146—151, 155—160, 
167—169, 180f

Kastensystem, 169f, 225
Kastner, Jens, 117
Katholisch, 106, 143, 145, 149, 161, 170, 

177, 223f, 236
K-Doe, Antoinette, 215, 233—235
Kewpie (Eugene Fritz), 41—53, 58f, 63, 

70—75, 82f, 86, 93, 159, 239, 245
Kewpie: Daughter of District Six 

(Ausstellung), 42f, 46
Khoikhoi, 55, 77, 80
Khubchandani, Kareem, 19
Ki sua heli. Mit 300 Std/km durch die 

Tropen, Revue, 117—126, 132, 134, 151 
Kimmich, Dorothee, 23, 72
Kinder, 60, 76, 100, 125f, 131, 231f, 239
King Rex, 175
Kino, 63, 69, 119
Kirche, 58, 143, 149
Kirsch, Sebastian, 25, 110, 183, 233
Klasse, 37—39, 56, 67, 71, 73, 177, 179, 

185, 197, 199, 221f, 225, 228
Klassifikation, 20, 24, 38, 41, 48f, 73, 

79, 82, 170, 199 
Klein, Naomi, 21
Klinger, Cornelia, 27
Klischee, 91, 100f, 220
Klopse (Cape Town, Carnival), 58, 62, 

67, 70
Kolonialismus, 22—31, 37—43, 52—82, 

89f, 103, 116—131, 151, 171—173, 188f, 
199, 202, 209f, 218—221, 223—226, 
231, 236

Komische Figur, 63f, 67, 71, 101, 105, 
131f, 183—188, 236, 238

Kommodifizierung, 21, 116, 217, 231, 235
Komplizität, 22, 24, 29, 49, 51, 56, 78, 

91, 179, 181, 184f, 189, 216, 228
Konföderierte, 163, 167, 174, 196—198, 205
Kongo, 223, 225
Konstellation, 23, 25f, 28, 76, 126, 207, 228
Kontaktzone, 53, 55, 60, 201, 204
Kontrollgesellschaft, 38, 82f, 135, 233
Kopf, 35f, 55, 60, 70f, 76, 114, 135f, 140, 

143f, 147, 161, 167, 177, 215, 227, 235—237
Köppert, Katrin, 42, 46, 155



310 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Korda, Zoltan, 121
Korngold, Julius, 104
Körper, 19, 24, 29f, 34—36, 38, 48, 66, 

71, 76f, 85, 101, 103, 110, 115, 119, 127, 
131, 142, 143, 159, 167, 171, 215, 221, 
228, 229, 231f, 235, 237, 239, 241

Körperbild, 36, 76, 89, 93
Koschorke, Albrecht, 23
Kostüm, 19, 60, 62, 67, 76, 79, 88, 90, 

94, 122, 132—136, 145f, 150, 155, 161, 
166, 177, 188, 196, 201, 207f, 224, 226, 237

Kracauer, Siegfried, 77, 118, 135
Krampus, 139, 165—167 
Krampuslauf, 145f, 150
Krenek, Ernst, 99, 103—108, 117, 129, 131 
Kreolisierung, 22—25, 29—31, 48—117, 

126, 151, 156, 158f, 170, 172, 189, 211—
213, 221, 223—230, 236—239

Kreutzer, Guido, 89
Krewe, 173f, 177, 179—181, 189—191, 

203, 224, 228 
Krewe du Jieux (New Orleans), 202, 204f
Krewe of Choctaw (New Orleans), 199 
Krewe of Comus, s. Mistick Krewe of 

Comus (New Orleans), 171—175, 177f, 
180, 220

Krewe of Julu (New Orleans), 202, 204
Krewe of Momus (New Orleans), 174, 178
Krewe of Proteus (New Orleans), 174, 178
Krieg, 21, 43, 65, 82, 89, 95, 101, 105, 

107, 109—113, 116—121, 123, 127f, 134, 
139, 141, 152, 162, 167—171, 179, 187, 
193, 198

Kriegsmaschine, 179
Kriegstanz, 141, 215, 223f, 236
Kriegsverbrechen, 152
Kruger, Loren, 78, 193 
Ku Klux Klan, 22, 96f, 156, 158, 160—

163, 166f, 175, 196 
Kulturbolschewismus, 106—108, 117, 124 
Kulturkampf, 103, 111
Kulturtechnik, 22, 31, 48, 52f, 58, 72, 

103, 114, 116, 152, 157—159, 218, 221, 
229, 236

Kunstraub, 144
Kürsinger, Ignaz, 147 
Kusser, Astrid, 103, 149

L
La Legua (Chile), 237 
Laborde, Errol, 169, 175, 179

Lachen, 46, 60, 85f, 90, 97, 99, 111, 157, 
191, 204, 208

Laclau, Ernesto, 87, 90f 
Lager, 124, 144f
Lalu, Premesh, 38, 169
Landschaft, 37, 110, 115, 136f, 142, 213
Laufenberg, Mike, 20
Le Pavillon Hotel (New Orleans), 222f, 228
Lease, Bryce, 37, 141
Leathem, Karen Trahan, 177, 179, 189f
Lebovic, Nitzan, 22
Lee Circle (New Orleans), 197f, 228
Lee Memorial (New Orleans), 199f
Lee, Robert Edward, 198
Lehr- und Forschungsstätte für 

Germanisch-Deutsche Volkskunde 
(Salzburg), 143

Lewerenz, Susann, 103, 118f, 123f
Lewis, Jack, 42
Lewis, Ronald, 205, 218
Lhamon Jr., W. T., 65, 74, 85, 91—93, 

98, 161, 184, 199, 238 
Lief, Shane, 159, 177, 211f, 216, 221f, 224
Lime Kiln Fields, 187
limpieza de sangre, 52
lineage, 103, 169, 179, 225, 232
Linebaugh, Peter, 55, 57, 150, 177, 207, 

209, 230, 240
Long Street (Cape Town), 202
Lorber, Judith, 19
Lorenz, Renate, 29
Lorey, Isabell, 20, 27, 237
Lott, Eric, 21, 65, 90, 92, 94, 97, 99, 

101, 157, 199
Louis Armstrong Park (New 

Orleans), 188, 215
Lower Manhattan (New York), 85
Lugones, María, 58
Lumpen, 64, 92, 112f, 177, 181, 238
Lusane, Clarence, 123
Lynching, 97, 153, 162f, 180

M
Machtergreifung, 86, 98, 105, 121f, 

126—128, 131
Mädchenkomplex, 118
Make-up, 65, 70f, 76f, 80f, 94, 96, 98, 

104, 136, 155, 188—183, 188, 191, 195, 
207f, 220, 235

Malays, 79
Männerbund, 30, 127, 138—148, 156, 165 



311Register

Männlichkeit, 98, 128, 131, 144, 156, 
163, 167f, 209, 212, 230 

Marika Antifascista (La Legua), 237f
Marketing, 62, 159, 169, 171, 174, 219, 

221, 224
Maroons, 213, 215, 221, 224
Marsden, Jenny, 40, 42—46, 57
Martin, Denis-Constant, 52, 57f, 60, 

62f, 66—68, 73, 77, 79, 213
Martinez, Maurice M., 216
Marx, Karl, 57
A Maske Presented at Ludlow Castle, 

1634: On Michaelmasse night, 
before the Right Honorable, John 
Earle of Bridgewater, Viscount 
Brackly, Lord President of 
Wales, And one of His Majesties 
most honorable Privie Counsell 
(Milton), 171—173

Maskenpflicht, 155f, 236
Maskenverbot, 149, 177
Massenkultur, 21, 30f, 43, 60, 63f, 66f, 

72, 80, 86—91, 95, 98, 100f, 103f, 
108—112, 114, 116, 119, 126, 128—131, 
135, 139, 147, 164, 189, 191, 202, 210, 213

Massenspiel, 30, 78—80, 126—135, 137, 
141, 145, 152, 196

Matala de Mazza, Ethel, 118
Matthews, Melvyn, 81
Mbembe, Achille, 49, 82, 119, 142, 157, 

168, 182, 200, 217, 231f
McAdoo, Orpheus M., 64
McCusker, John J., 177, 211—213, 216, 

221f, 224
McGlotten, Shaka, 19
McQueeney, Kevin, 188, 192—194, 201f
Medialität, 87, 155—161, 227
Medienpolitik, 158, 160, 175
Meeting of the Courts (New Orleans), 175f
Meeting of the Tribes (New Orleans), 217
Memphis, 166, 180
Menke, Bettine, 25, 85, 87, 112—114, 

160, 183, 207, 226 
Messiness, 21, 56, 72, 105, 152
Mestizaje, 49, 52
Metalepse, 94
Metamorphose, 24, 70, 94, 99, 157, 

169, 179, 240
Meute, 31, 135, 145, 151, 158f, 161f, 180f, 

183—186, 189, 198, 200, 204, 207, 
211, 215, 227, 229, 231, 233, 240

Mickey Mouse, 110f
Middle Passage, 116, 220, 223—225
Miesbach, 145
Mikrofaschismus, s. auch 

Faschismus, 151, 181
Militär, 24, 60, 100, 110, 126, 130, 142—

144, 150, 160, 167—169, 174, 176, 193, 
198, 212f, 216

Milton, John, 171—174, 177, 184
Mimesis, 21—23, 30, 36, 52, 65, 71f, 

76—78, 80, 87, 90f, 100f, 103, 110, 
114, 133, 135, 142, 151f, 155, 158f, 196, 
205, 210, 216, 218, 221, 223f, 230, 238

Mimikry, 90, 216
Minder, 19, 30, 71, 74, 80, 87, 99, 109, 

133, 159, 230, 237
Minstrel Carnival (Cape Town), 58—78
Minstrelsy, 21, 63—66, 69, 71, 76, 88, 

90—95, 100f, 104f, 107f, 111, 116f, 
132f, 139, 141, 163, 167f, 177, 181—183, 
186—189, 191, 195f, 199f, 209, 220

Miscegenation, 49, 51, 69, 90, 130
Misroll, Kenny, 62
Mississippi, 169, 201, 208
Mistick Krewe of Comus (New 

Orleans), 169—181, 206, 217, 220
Mitschleppen, 19, 22, 28, 31, 61f, 68, 

76, 112f, 152, 157, 159, 231, 238
Mittelklasse, 37, 192, 197, 228, 236
Mobile, 169, 171
Moffie, 42, 44, 47f, 51, 73, 78, 81, 235
Moffie Konsert, 73
Moffie van Hanover Park, 77
Mokofeng, Santu, 42
Mokre, Monika, 117
Möller, Eberhard Wolfgang, 143
Monogram Hunters (Black Indian 

Tribe, New Orleans), 216
Monster, 66, 135, 173, 177, 184
Montana, Allison Tootie, 214, 222
Montana, Darryl, 223
Montgomery, 154, 162
Moriskentanz, 148
Moschee, 58
Mossel Bay, 80
Moten, Fred, 207, 212
Mother in Law Lounge (New 

Orleans), 233f
motley crew, 57
Movie Snaps Studio, 45
Much, Rudolf, 141, 144



312 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Müller, Siegfried Walter, 129
Müller, Traugott, 117, 119—125, 131—133
Müller-Marein, J., 118, 123
Mummenschanz, s. auch 

Charivari, 109, 163, 166—168
München, 84, 88, 103f, 106
Muñoz, José Esteban, 20, 29, 40
Münz, Rudolf, 71, 93, 101, 238
Murnau, Friedrich Wilhelm, 89
Musée du quai Branly — Jacques 

Chirac (Paris), 211, 218—221, 226
Museum, 43, 47, 80, 137, 139, 143, 148, 

162, 165f, 187, 195, 198, 205, 211, 
218—221, 226, 229

Musik, 44, 63—71, 85f, 90, 92—96, 
105—108, 117, 119, 124, 126, 129—131, 
142, 181, 185, 187f, 209, 224, 234

Muslimisch, 52, 58, 60, 71, 74, 79
Müthel, Lothar, 131f
Mutual Aid Clubs, 188, 200, 205, 212, 

224, 227, 230, 233

N
NAACP, s. Civil Rights Movement
Nachleben, 26, 28f, 31, 38, 43, 56, 60, 

67, 72, 116, 139, 158, 167, 178, 188, 199, 
202, 207, 210, 212, 224, 229—231, 240

Nacktheit, 53, 68, 99, 122, 129, 229, 231f
Name, 28, 35, 43f, 63, 84, 89—92, 98f, 

121f, 124, 130, 160—167, 227f, 231, 239
Namibia, 24
National Library of South Africa 

(Cape Town), 50, 59, 74f
National Memorial for Peace and 

Justice (Montgomery), 154, 162
National Party (Südafrika), 38, 81
Nationalsozialismus, 23f, 26, 30, 

85—154, 165, 167, 196f
Native Americans, s. Amerindians
Nebenfiguren, 62, 177, 226f, 232
Neoliberalismus, 21, 27, 82, 157, 199, 

205, 235, 237
Neue Welt, 105, 192
New Jim Crow, 179, 186, 199, 235
New Materialism, 36
New Orleans, 22, 28, 31, 159, 166, 169—241
New York, 86, 183f, 187f, 195f
New York Times, 195f
Newton, Esther, 20
Niederländisch, 53—55, 201 
Niessen, Carl, 142

Niezen, Ronald, 115
Nikolausspiele, 146
Nomadisch, 19, 25, 112—118, 126, 130—

132, 147, 151f, 165, 183, 188, 205, 207, 
211f, 215, 227, 230, 238

Nordstaaten, 163, 166, 169f, 174, 209, 212 
A Normal Daughter. The Life and 

Times of Kewpie of District Six, 42
Northside Skull and Bone Gang, 229
Nosferatu — Eine Symphonie des 

Grauens, 89 
Nostalgie, 51, 64, 66, 78, 97, 110, 124, 

131, 183, 223f, 232
NSDAP, 92, 106, 142f
Nürnberger Gesetze, 123, 131, 134
Nyong’o, Tavia, 21, 29, 49, 51, 65, 94, 

101, 163, 188, 192, 231

O
Obersalzberg, 91
Oddkinship, s. auch 

Verwandtschaft, 32, 109, 117, 202
Ohm Krüger, 121
Old Liner, 174, 180, 190f, 217, 224, 228, 239
O’Neill, Rose, 44
Operette, 118f
Oral History, 230
Ornament, 70f, 76f, 80f, 100, 118, 131, 

134f, 202, 215, 221, 235
Ostafrika, 55, 118, 121
Österreich, 104, 106, 123, 136f, 140, 

142—144, 147f, 209, 215, 238
Othering, 103, 189
Outfit, s. auch Perchten u. Suits, 36, 

44, 70, 76, 135—151, 155, 161, 165f, 
186, 188, 216, 229, 231, 238

P
Pageant, 78f, 80, 176, 185
Palästina, 26
Pandemie, 155—157, 165, 236
Parade, 58—60, 62, 66, 171f, 176, 178f, 

184f, 189, 191—195, 198, 200f, 204, 
215, 227, 233, 235

Paris, 50, 102f, 112, 219—221, 224, 226
Partei, 38, 81, 98, 106, 119, 127, 143 
Patriarchal, 22, 178, 179, 189, 200, 226, 

232, 239 
Perchten, 135—151, 155, 161, 165, 166, 

186, 216, 238
performative turn, 142



313Register

Performativität, 20, 22, 24, 30—32, 35, 
48, 52—54, 58, 63, 71f, 78, 99, 103, 
112f, 126, 127, 131, 135, 138, 141f, 146, 
148f, 156—158, 160, 186, 189, 192, 
202, 204f, 211, 218, 226, 230, 234, 
236, 239, 241 

Persona, 47, 61, 65, 132, 183, 187, 210, 238 
Perspektive, 96, 119, 134—136, 175
Pest, 150
Philadelphia, 166, 169
Pinzgau, 147, 215
Plains Indians, s. auch 

Amerindians, 209, 216
Plakat, 85f, 89, 92—94, 96, 107, 220f
Plantage, 23f, 53f, 64, 66, 96, 101, 149, 

163, 167, 170, 173, 183, 189, 198f, 212, 
225, 229f, 232

Playing Indian, 63, 209, 211, 236
Pogrom, 117
Polizei, s. auch Gewalt, 41, 61, 73f, 83, 

143, 157f, 177, 179, 192, 199, 215, 222, 
225, 235

Pongau, 142
Popkultur, s. auch Massenkultur, 24, 

107, 215, 221, 239
Population Registration Act 

(Südafrika), 51, 53
Portugal, 52f, 77, 80
Postkolonial, 23, 31, 53, 59, 72, 116, 

168, 172, 189, 226
Poydras Street (New Orleans), 222f
Praxeologisch, 25, 29, 49, 52
Preciado, Paul, 20, 48
Pressefoto, 75, 211
Produktionsweise, 52, 231
Profitmaximierung, 170
Propaganda, 21, 24, 30, 52, 78, 80f, 83, 

87f, 98, 105—107, 109, 111, 119—121, 
124—128, 131, 134, 141—143, 145, 151f, 
167, 197

Prosopopoiia, 85
Protagonistisch, 91, 97, 105, 121
Protest, 155f, 165, 178, 181, 195, 198, 

200, 209, 222, 234f, 237
Protestantisch, 60, 143, 146, 149, 171
Puar, Jasbir K., 21, 36, 40, 72
Publikum, 65, 69f, 78, 118f, 127, 131f, 

171, 175, 183f, 228
Pulaski, 160f, 163f, 166f, 169, 180
Pulaski Citizen, 160f, 163f, 166f, 180
Pun, 98f, 238

Puppe, 44, 60f, 66, 68, 129f, 135, 229, 
234, 238—240

Pythian Temple (New Orleans), 186—188

Q
QAnon, 163
Quijano, Aníbal, 57
Quax in Afrika, 120
Queer Theory, 19— 41
Queering, 20—23, 29, 35, 36, 41, 46, 

50, 58, 74

R
Ragtime, 86, 92, 227
Ramsden-Karelse, Ruth, 42—45, 52
Rassismus, 21—27, 30, 37—39, 45f, 51f, 

56f, 63, 65, 67—74, 83, 87, 89, 91f, 
94—97, 100—103, 105, 116f, 123f, 
130f, 151f, 156—158, 162, 167f, 173f, 
176f, 179f, 182, 184—186, 188f, 191, 
198—200, 204, 209, 213, 215, 220, 232

Raumspende, 25, 228, 230
Rayford, Corey, 216
Recht, 21, 26, 37f, 46, 71f, 112, 115f, 121, 

123f, 136, 145f, 152, 160, 162, 168, 170, 
179, 192, 195, 209, 211f, 218, 222, 225, 
236, 240

Reconstruction, 160, 168, 170, 174, 180, 
198, 210—212, 224, 227

Redecker, Eva von, 38
Rediker, Marcus, 32, 55, 57, 150, 207, 

209, 230, 240
Reed, Adolphe Jr., 168, 195, 199f
Reenactment, 78—83, 126, 128, 138, 

141, 195f, 212
Referenz, 20, 22, 35, 50, 59, 61, 71—73, 

76, 79, 90, 92, 94, 98f, 101, 113, 115, 
130, 132, 134, 140f, 149, 156—158, 
161, 165, 167f, 172f, 177, 196, 199, 204, 
206—208

Refugium, 22, 46, 212, 235
Regierung, 22, 27, 31, 40f, 57, 63, 65, 

79, 83, 99, 118, 123, 142, 146, 157, 
159f, 162, 165, 168f, 177—179, 181, 195, 
205, 230

Regierungspolitik, 31, 38, 40, 57, 79, 
123, 142, 165, 168

Regis, Helen A., 26, 159, 200
Reichsmusiktage, 106
Reichspogromnacht, 117
Reichstag, 158



314 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Reinhardt, Max, 129
Reitsch, Hanna, 119f, 122
Religion, 43, 54f, 57f, 85, 113
Repertoire, 24, 28, 29, 35, 36, 40, 58, 

59, 64, 66, 85, 103, 127, 137, 140, 142, 
148, 149, 159, 175, 202, 209, 213, 215, 
218, 228, 229, 232, 238

Repräsentation, 30, 41, 42, 49, 57, 
70—72, 77, 78, 80, 89, 93—98, 103, 
134, 135, 195—200, 205, 235

Respektabilität, 163, 192, 198, 234, 236 
Ressentiment, 21, 87, 88, 90, 92, 131, 

156, 158, 179
Retrotopie, s. Nostalgie
Revolte, s. auch Aufstand, 56, 59—61, 

63, 65f, 78, 146, 181, 184, 196, 198, 
210f, 217f, 221, 225, 227

Revolution, 19, 49, 65, 82, 128, 170, 192, 
209, 211, 240

Revue, 35, 48, 99f, 103f, 107, 117—126, 
128, 134, 215, 226

La Revue nègre, 99, 104
Rex Parade (New Orleans), 184f, 189, 

194, 200
Rhizom, 31, 55, 115, 123, 236
Rhodes Must Fall Movement, 200
Rhythmus, 48, 66, 76, 130, 234
Rice, Thomas D., 63—65, 93, 98, 136, 

158, 168, 183—185, 188
Riefenstahl, Leni, 119
Riotous Assembly Act (Südafrika), 61
Rixner, Joe, 117
Roach, Joseph, 127, 170, 172, 174, 178f, 

191f, 194, 196, 202, 229f
Robertson, Baley, 190
Robeson, Paul, 121
Roediger, David R., 65
Rogin, Michael Paul, 85, 91f, 124
Roldán Mendívil, Eleonora, 27
Rosenberg, Alfred, 106, 144
Rosenhaft, Eve, 123f
Ross, Kristin, 50
Roth, Julia, 87
Rothberg, Michael, 27, 117, 152, 226
Rowdies, 64, 93, 174, 181, 184, 189
Rühmann, Heinz, 120
Ruinen, 36f, 40, 48, 93
Ruprecht, Lucia, 35
Ruß, 67, 71, 135, 174, 181, 238

S
SA, 104, 196
Sakakeeny, Matt, 173, 175, 202, 217, 236
Salomon, Lewis, 175
Salted Earth (Cape Town), 37, 39
Salzburg, 129f, 137—139, 143, 147—151, 238
Sánchez Cedillo, Raúl, 24
Sanders of the River, 121
Sarbo, Bafta, 27
Satchmo, s. Louis Armstrong, 188
Saxofon, 105, 107f
Scafidi, Susan, 114
Schacht, Steven P., 22
Schadeberg, Jürgen, 42
Schatten, 36, 38, 40, 60, 85, 89f
Schminke, s. auch Make-up, 71, 76f, 

80f, 94, 96, 98, 136, 155, 180f, 183, 
188, 191, 195, 220

Schneider, Rebecca, 142
Schönberg, Arnold, 107
Schönlank, Bruno, 130
Schrödl, Jenny, 19
Schuhplatteln, 103
Schwarze-Schmach-Kampagne, 89, 121
Scott, Dred, 171, 196
Second Lining, 159, 186, 196, 200, 240
Second Skin, 71, 99—101
Securitization, s. auch 

Versicherheitlichung, 23
Segregation, 23f, 26, 31f, 45, 56, 64, 

66, 111, 123, 158, 168, 170 178, 181, 
183, 184—186, 188—190, 192, 194, 
196, 198f, 210—212, 221, 223, 227f, 232

Semple, Robert, 56
Senelick, Laurence, 19, 93
Sexarbeit, 170, 228—231, 235
Sexualisierung, 51, 238
Sharpe, Christina, 179
Sheikh Joseph, 79
Shell Shock, 101, 110
Siedlerismus, 55f, 63, 209
Sieg, Katrin, 21, 114, 209
Signifikant, leerer, 77, 90f, 117
Sinterklaas, 201
La Sirène des tropiques, 100
Situiertheit, 19, 22, 24f, 27f, 40f, 69, 

72—74, 91, 113, 115f, 167, 184, 191, 204, 
222, 231, 236, 241

Skills, 100, 103, 176
Sklavenhandel, 54, 170
Sklaverei, s. Versklavung



315Register

Slave Rebellion (Louisiana, 1811), 195f
Smith, Bradley, 232, 234
Smith, Felipe, 173, 188, 190, 192—194
Smith, Michael P., 196, 200, 211, 213—

216, 239
Snedeker, Rebecca, 178
Social Aid, s. Mutual Aid Clubs, 188, 

191, 193
Social Engineering, 23, 38f, 233
Social Media, 155—157, 163, 194, 218, 237
Soiland, Tove, 27f
Soldatisch, 78, 128, 131, 135, 146
Solidarität, 94, 117, 216 
Sonderegger, Ruth, 41
Sontag, Susan, 137
South African Illustrated News, 59
South African Pageant of Union, 79
Soziozid, 24, 26, 128, 208, 225
Spanisch, 52f, 170, 177, 201, 213, 224
Spektakel, 22, 28, 30, 80, 117—119, 124, 

126, 134, 147, 157, 169, 171f, 179, 186, 
200, 205, 208, 230, 239 

Sprache, s. auch Creole, Gayle, 
Hebräisch, Jiddisch, 49, 55, 57, 101, 
109—116, 118, 145, 168

Sprenger, Florian, 24, 38
Sprung, 76, 93, 101, 138, 147, 149, 238, 240
Spy Boy (New Orleans), 213, 217
SS, 140, 143—145, 150, 168
SS Forschungsgemeinschaft 

Deutsches Ahnenerbe, 140, 143f, 151
St. Charles Avenue (New 

Orleans), 185, 191, 198
St. Joseph’s Night, 215, 235
Stäcker, Karl, 117
Stadtplanung, 38, 46
Stereotype, 63, 76, 87, 89, 90, 103, 116, 

122, 133, 147, 184, 189, 202, 209
Stevenson, Jeremy, 216
Stewart, Joseph Boyce, 165f
stock figures, 159, 189
Stokoe, Kayte, 20, 48
Stommer, Rainer, 127
Storyville, 186, 228
Straße, 21f, 35, 41, 45, 58f, 60—63, 67, 

71—73, 78, 79, 81, 109, 123, 125, 147, 
149, 159, 166, 167, 171—188, 190, 197—
221, 227—241

Straßenkarneval, s. Karneval, 61, 73, 
78, 81, 171, 175, 177, 200, 207f, 211, 218, 228

Striewski, Samu/elle, 19

Struck, Wolfgang, 35
Stryker, Susan, 20
Studiofotografie, 43
Stumpfl, Robert, 140
Subaltern, 22, 49, 53, 67, 69, 72, 96, 

121, 159, 186, 196, 201, 225, 230, 232 
Subjektivierung, 20, 25, 27, 100
Südafrika, 22f, 25f, 29f, 34—83, 117, 121, 

192f, 195, 200, 235 
Südostasien, 54f, 58 
Südstaaten (USA), 22, 96, 158f, 167f, 

174—176, 198, 232 
Suits (Black Indians, New 

Orleans), 215f, 218, 221—223, 226, 229
Supermarkt, 155—157, 180, 236
support characters, 240
Surrogation, 127, 192, 202
survie, s. Nachleben
Susemichel, Lea, 117
Symbolpolitik, 82f, 189

T
Tableaux vivants, 80, 174
Tacitus, Cornelius, 127, 139f
Táíwò, Olúfẹ́mi, 40, 218
Take ’Em Down NOLA, 194—196, 198f, 

202, 212 
Tanz, 30—41, 48, 60, 63, 66—68, 71, 76, 

85, 100, 103, 105, 118, 121, 126—131, 
136, 138, 141f, 147—151, 161, 167, 172, 
184, 196, 203f, 215, 220, 224, 227—241

Tate, Shirley Anne, 23, 88
Taussig, Michael, 71
Tavern of the Seas, s. auch Cape 

Town, 37, 57
Taylor, Diana, 24, 35, 142
Taytsh, s. Jiddisch, 113
Teilen und Herrschen, 51, 74
Tellis, Ashley, 20
Temporal Drag, 29, 97, 156, 157, 239, 

29, 97, 156, 157, 239
Tennessee, 160, 166
Territorialpolitik, 127
Terror, 31, 113, 144, 149, 158, 160—169, 

179, 180, 183, 195 
Tersch, Ludwig Lucky, 107
Teufelsfigur, 146, 165, 236f, 239
Theater, 19, 71, 103, 119, 127, 130, 184, 238
Theaterwissenschaft, 140—142
Theatrical Trade Routes, 63, 69, 90, 

103, 167, 202, 239f



316 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Thelwell, Chinua, 68—70, 77
There Never Was and Never Will Be a 

King Like Me, 186
Thingspiel, 126—129, 131, 134f, 137, 141, 

143, 145, 152, 165
Thingstätte, 127, 131f
Till, Emmett, 207
Times Democrat, 175f, 205—212, 224
Tirol, 149, 174 
Toller, Ernst, 107
Tonkünstlerfest, 106
Toscano, Alberto, 21
Totentanz, 105, 128—131, 135, 141, 161, 167
Totentanz. Ein Tanz der lebendigen 

Toten und der erweckten 
Muskoten, 128—131

touching across, s. auch Berühren, 159, 238
Tourismus, 169, 175, 205, 228, 232
tout-monde, 49, 228, 240
Township, 37f, 53, 58f, 62, 211 
Tracht, 142f 
Tradition, 40, 54, 60, 66, 68—70, 77, 

90, 101, 136—141, 146, 167, 170, 175, 
179, 188f, 191—196, 201, 207, 209, 217, 
221, 224, 226, 229

Tramps, 181—184, 186, 188, 191
Transgender, 47, 58
Transgression, 19—24, 36, 47, 76, 90, 

151, 156f, 173
Transkulturalisierung, 23, 52, 55
Transozeanisch, 23, 29, 31, 43, 48, 57, 

69, 89f, 129f, 189, 193, 201f, 207, 225, 
230, 236, 239f

Transposition, 24, 26, 35, 59, 60, 67, 
71f, 97, 112, 146, 150, 156, 167, 186, 
192, 199, 204, 209, 218, 224, 229, 236

Transversal, 20, 24, 36, 115, 116, 205, 
226, 237

Trauma, 37, 49, 51, 53, 110, 117, 127f, 131
Treiblmayr, Christopher, 144
Tremé (New Orleans), 201, 215—217, 

229, 233, 241
Treme (TV-Serie), 215
Tresterer, 147, 209, 215
Trickster, 65, 68, 93, 183, 191
Trinidad, 239
Triumph des Willens, 119
Tropen, 118, 144
Trümmer, s. auch Ruinen, 35—37, 40, 51, 59 
Trump, Donald, 21, 156, 181
Tuck, Eve, 40 

Tucker, Andrew, 47, 78

U
Überausbeutung, 21, 23, 49, 54, 59, 64, 

168, 170, 179, 195, 225, 231f, 235
Ugabane, Peter, 42
Umgebung, 25, 29, 30, 36—38, 46, 66, 

70, 72, 77, 78, 110f, 114, 115, 132, 135f, 
142, 184, 200, 207, 215, 222, 228

Umgebungswissen, 24, 52
Undarstellbares, 90
Underwood, Lisa, 22
Ungleichheit, 36, 38, 52, 82, 199, 237
Uptown (New Orleans), 181, 188, 198, 222
USA, 22—24, 66, 69, 89f, 93, 99, 104, 

111, 121, 155—141

V
van Eikels, Kai, 25, 232
Van Kalker Studio (Cape Town), 43
van Riebeeck, Jan, 78—80
van Riebeeck-Festival, 78f
Van, Billy, 95
Vaudeville, 85, 111, 186
Vaz-Deville, Kim, 211, 215, 226f, 231 
Venedig, 137, 146
Vereenigde Oostindische Compagnie 

(VOC), 54
Verflechtungsgeschichte, 149, 218
Vergès, Françoise, 23
Vergesellschaftung, 24f, 53, 171, 233
Vergnügungsviertel, 198, 223
Verlachen, 90, 97, 99
Versammeln, 25, 41, 45, 48, 57, 60f, 77, 

116, 152, 159, 207, 215, 220, 228
Versklavung, 23, 37, 52—60, 71, 93, 97, 

106, 158, 163, 168, 170f, 173, 183, 185, 
199, 212, 225, 229, 231

Verstehen, 27, 113, 116
Verwandtschaft, 23, 29, 31f, 37, 46, 48, 

57, 59, 70f, 73f, 77, 79f, 88, 108, 115—
117, 152, 155, 159, 165f, 180f, 183, 193, 
200—204, 225, 232, 235—239

Verwurzelung, 31, 116
Vigilantes, 22, 31, 158f, 162, 167, 169, 

171, 174, 180 
Virginia Jubilee Singers, 64
Virginia Serenaders, 94f
Vitalis, Ordericus, 140
Vogel, Juliane, 25, 135
Vogelperspektive, 119, 175



317Register

Vogl, Joseph, 156
Volk, 78, 87, 90f, 106f, 125f, 129, 131, 

134f, 141, 151, 157
Völker, Wolf, 117
Völkerrecht, 26
Völkerschau, 103, 118, 123—125, 187
Völkisch, 88, 105—107, 134
Völkischer Beobachter, 88
Volksgemeinschaft, 30, 119, 124, 126—

129, 131, 133—135, 141, 144, 151f, 217
Volkskunde, 30, 79, 126f, 135—152, 168
Volkstanz, 40, 103, 118, 121, 123, 141—143
Volkstheater, 63, 65, 67, 96, 113, 132, 

183, 188, 238
Voorloper (Cape Town), 76, 81

W
Waffe, 26, 141, 144, 162, 196 
Wale Street (Cape Town), 74—76
Wallerstein, Immanuel Maurice, 54
Walther, Siegfried, 129
Warencharakter, 229, 231
Waywardness, 32, 229f
Weiblichkeit, 43, 63, 89, 96, 173f, 232, 

235, 239
Weihnachten, 139, 165, 201
Weill, Kurt, 107
Weimarer Republik, 104f, 111, 119, 135
Weiner, Raz, 19—21 
Weltkulturerbe, 136, 221
Westafrika, 53, 191, 216, 221, 225
Western, 41, 115, 122
Wettbewerb, 58, 62, 66, 70, 222
Whiteness, 51, 53, 68, 91, 169, 191, 194
White League, 174
White Supremacy, 170, 192, 194f, 199
Whiteface, 68, 191, 207
Wicomb, Zoë, 51
Widerstreit, 22, 31f, 36, 40f, 45f, 48, 

52, 56f, 68, 71, 73, 78f, 93, 103, 152, 
159, 186, 189, 211, 221, 224, 226, 229, 
236, 240 

Wiedemann, Charlotte, 27
Wilde Jagd, 138, 140, 142, 167
Wildwest-Show, 122
Williams, Bert, 101, 187, 189, 194 
Wipplinger, Jonathan O., 103—105, 107, 119
Wissenschaft, 21, 24, 87, 117f, 120, 122, 

125, 126f, 132f, 135—137, 140—142, 
144, 151, 165

Witz, Leslie, 78, 80

Wm. H. West’s Big Minstrel Jubilee, 95
Wolfram, Richard, 135, 137—146, 148, 

150f, 165, 167
World Congress of Families, 43
Wynter, Sylvia, 25, 30, 40, 65, 209, 225, 232

Y
Yang, K. Wayne, 40
Yellow Pocahontas (Black Indian 

Tribe, New Orleans), 15, 214, 222

Z
Zaritt, Saul, 113
Zehetmayer, Sophie, 48
Zeitlichkeit, 28f, 59, 239f
Zeller, Joachim, 24
Zentralafrika, 43, 223f, 236
Zeuske, Michael, 53, 58, 225, 229
Ziegler, Hans Severus, 105—108, 119
Zionistisch, 114
Zip Coon, 63—65, 67, 132
Zitieren, 35f, 40, 44, 48f, 52, 58—61, 

63, 80, 85, 89, 92—95, 98, 100f, 103, 
107, 112, 114f, 117, 121, 124, 128, 146, 
148—150, 156, 158, 171, 173, 178, 180, 
183, 185f, 202, 205, 224, 228, 236, 239

Zoomorph, 67, 100, 108, 119, 174, 177, 182
Zulu King (New Orleans), 188—190, 201
Zulu Parade (New Orleans), 194f, 200f, 204
Zulu Social Aid and Pleasure Club 

(New Orleans), 186—202, 191, 193
Zulu-Kriege, s. Anglo Zulu War
Zulus (Südafrika), 82, 187, 193, 195, 201
Zwangsmigration, 31, 48f, 53, 89, 112, 

114, 117, 208, 236
Zwangssterilisation, 124
Zwangsvertreibung, 22f, 26, 37f, 43, 

48, 74, 199
Zwarte Piet, 201
Zweiter Weltkrieg, 118f, 121, 123, 134



318 Evelyn Annuß: Dirty Dragging



Über mdwPress

Der Open-Access-Universitätsverlag der mdw

mdwPress ist der Wissenschaftsverlag der mdw — Universität für Musik und 
darstellende Kunst Wien. Mit dem Verlag trägt die mdw zur Entwicklung einer 
globalen, Ressourcen sparenden Open-Access-Infrastruktur bei und steigert 
die Sichtbarkeit von wissenschaftlichen Publikationen aus der mdw. Unabhän-
gig von kommerziellen Motiven folgt mdwPress der Einsicht, dass Forschungs-
ergebnisse auf gesamtgesellschaftlichen Wissensquellen beruhen und diese 
gleichzeitig bereichern. 

mdwPress sichert seine akademische Unabhängigkeit durch ein Kura-
torium, dessen regelmäßig wechselnden internen und externen Mitglieder 
sich durch hervorragende wissenschaftliche Leistungen auszeichnen und die 
Diversität der mdw möglichst ausgewogen repräsentieren. Die Entscheidun-
gen über das Verlagsprogramm obliegen diesem Kuratorium, ebenso wie jene 
über die jeweilige Methode der Qualitätssicherung, die jede Publikation durch-
läuft.

mdwPress ist offen für alle akademischen Publikationsformate, auch für 
Zeitschriften und innovative Formate, und begrüßt Inter- und Transdiszipli-
narität. mdwPress hält sich an die aktuellen technischen und ethischen Stan-
dards für Verlage und beteiligt sich an deren Weiterentwicklung. Um höchste 
Qualität zu gewährleisten, bestehen in manchen Bereichen externe Part-
nerschaften. Für die Produktion und den Vertrieb von Büchern kooperiert 
mdwPress mit transcript.



320 Evelyn Annuß: Dirty Dragging

Über diesen Band

Dieses Buch geht aus dem DFG-Heisenberg-Projekt Grenzziehungen und per-
formative Transpositionen an der FU Berlin hervor, und wurde durch Mittel 
der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG) sowie der FU Berlin gefördert, 
zudem aus den Mitteln der Open-Access-Förderung der mdw und Mitteln des 
Instituts für Kulturmanagement und Genderstudies (IKM) der mdw. 

Nach Annahme des Projektantrags beim Verlag durch das wissenschaft-
liche Kuratorium von mdwPress durchlief das Buch ein unabhängiges Peer 
Review durch zwei Gutachtende. Anschließend hat das mdwPress-Kuratorium 
auf Grundlage der Gutachten das Buch zur Publikation angenommen.


	Evelyn Annuß: Dirty Dragging
	Inhalt
	Dank
	Einleitung
	I. Apartheid
	Queering
	Ver-Sammeln (Kewpie)

	Kreolisieren
	Karnevalisieren (Guys, Klopse, Atjas)
	Dirty Facing (Jim Crow, Zip Coons)
	Blackface, Moffies
	Reenacten


	II. NS 
	Entbarbarisieren
	Braun
	Dekreolisieren (Baker, Krenek)
	Oddkinships I (Benjamin, Kafka)
	Exotisieren (Revue)

	Indigenisieren
	Thing (Euringer, Heynicke)
	Volkskunde (Wolfram, Perchten)


	III. Jim Crow
	Vexieren
	Terrorisieren (Ku Klux Klan)
	Kontrollieren (Comus)
	Komplizieren (Tramps)

	Second Lining
	Bilderstürmen (Zulu)
	Oddkinships II (Krewe du Jieux, Krewe of Julu)
	Anders Indigenisieren (Black Indians)
	Performing Otherwise (Baby Dolls)


	Postscriptum
	Anhang
	Archive
	Literatur
	Filme
	Abbildungen
	Register

	Über mdwPress
	Der Open-Access-Universitätsverlag der mdw
	Über diesen Band



